TLREGNO-ATTUALITAL10/2024

@ Joshua Earle

Studie des Monats

Postchristentum

orderung
elsmus

Formen des Christentums nach dem Christentum.

Oder auch ein postchristliches Christentum.

Eine tendenziell ethische Interpretation des
Christentums, das Gottliche als tiefe, wenn nicht sogar
ausschlieflliche Dimension des Menschlichen. Die
verschiedenen Optionen des Post-Theismus, die
mittlerweile auch in Italien verbreitet sind, werden uns
vom Philosophen und Theologen Giovanni Ferretti mit
einer prizisen Untersuchung vorgestellt, die darauf
achtet, die Unterschiede zwischen ihnen und die
gemeinsamen Aspekte herauszuarbeiten. Angesichts der
Notwendigkeit einer tiefgreifenden Neuinterpretation
des Christentums im aktuellen historischen Kontext, der
von den Verinderungen der Moderne und Postmoderne
geprigt ist, erscheint der vom Post-Theismus
beschriebene Horizont jedoch als duflerst problematisch.
Die Gefahr besteht laut Ferretti darin, das

Christentum seiner wesentlichen Merkmale zu
berauben und die Kernpunkte der christlichen
Wahrheit zu verfilschen: Transzendenz und
Personlichkeit Gottes,

Schopfung, Offenbarung und Inkarnation, Eschatologie
und Auferstehung. Eine dringende Herausforderung
angesichts

des kulturellen Zusammenbruchs in der katholischen
Kirche und im christlichen Leben.

321



Der Post-Theismus in Italien entstand vor allem als eine
LHimportphdnomen durch eine  Reihe von
Ubersetzungen von Texten auslindischer Autoren,
deren Thesen die Herausgeber teilen. Zu letzteren zihlen
der katholische Priester Ferdinando Sudati und die
Redakteurin von Adista Claudia Fanti; zu den Verlagen
gehdren Massari (Bolsena, VT),
vor allem fiir die Biicher von John Shelby Spong, und Gabrielli (San
Pietro in Cariano, VR), vor allem fiir die Ausgabe der vier
Bénde der Reihe ,,Oltre le religioni* (Jenseits der Religionen), die
sich offen zum Post-Theismus bekennen und in denen die
wichtigsten Vertreter des internationalen christlichen Post-
Theismus vertreten sind. !

Der Verlag Gabrielli verdffentlichte auflerdem die ersten
Biicher oder Essaysammlungen italienischer Autoren, die der
Bewegung angehdrten oder mit ihr sympathisierten, wie Paolo
Scquizzato, Gilberto Squizzato, Paolo Zambaldi, Paolo
Gamberini, Bruno Mori, Franco Barbero, Federico Battistutta
und andere.’

Zu den ersten Merkmalen dieses Phidnomens wiirde ich
zdhlen, dass es sich um eine ,,echte Bewegung” handelt und nicht
nur um die Position eines Autors, wie im Fall des ,,Ana-Theismus”
von Richard Kearney;® und eine theologisch-pastorale Bewegung,
die sich im ,katholischen Bereich® verbreitet hat; dies ist eine
bedeutende Neuerung, auch wenn sie sich weitgehend an
protestantischen Autoren wie dem emeritierten Bischof der
Episkopalkirche John Shelby Spong und mit diesen an den
Autoren der radikalen Theologie vom Tod Gottes und noch davor
an die Entmythologisierung, wie sie von Rudolf Bultmann
vorgeschlagen wurde, an das nicht-religiose Christentum von
Dietrich Bonhoeffer oder sogar an einen Philosophen wie
Baruch Spinoza.

Und was den konstruktiven Aspekt betrifft, so denke ich an
Denker der mystischen Tradition, insbesondere Meister Eckhart,
und an einen katholischen Wissenschaftler und Theologen wie
Teilhard de Chardin.

Das Entstehungsdatum dieser katholischen Bewegung
wurde ebenfalls ermittelt, wie es der Theologe José Maria Vigil
im ersten Band der gleichnamigen Reihe Oltre le religioni (Jenseits
der Religionen) angibt.* Sie geht auf einen Vorschlag der
Internationalen Theologischen Kommission der Okumenischen
Vereinigung der Theologen und Theologinnen der Dritten Welt
(EAT-WOT) zuriick, der unter dem Titel ,postreligitses
Paradigma” lanciert wurde. Dieser Vorschlag wurde erstmals auf
dem IV. Internationalen Symposium fiir Theologie und
Religionswissenschaften mit dem Titel ,,Religion und Kultur:
Erinnerungen und Perspektiven” diskutiert, das vom 12. bis 14.
September 2011 von der Papstlichen Katholischen Universitt
von Minas Gerais in Belo Horizonte organisiert wurde. 3

In Lateinamerika wurde der Vorschlag dann diskutiert und
von unzdhligen Basisgruppen als Studienmaterial flir eine
notwendige neue Phase der Befreiungstheologie” {ibernommen.
Fiir eine echte soziale Befreiung christlicher Pragung wire es
ndmlich unerlésslich, das Volk von der mythischen Religiositit
zu befreien, die noch immer die katholische Religion und generell
die Religionen im Allgemeinen durchdringt; eine Religiositit, die
sich passiv auf auBergewdhnliche Eingriffe eines Gottes verlésst,
der als allméchtiger Herr verstanden wird, der von der Welt
getrennt ist und nach Belieben auf Gebete und Kultakte hin
eingreifen kann. Ein mythischer Glaube, der verhindern
wiirde...

I LREGNO— AKTUELLES 10/2024

ein aktives Engagement im Prozess der Befreiung, der der
Geschichte innewohnt. °

Einige Jahre spiter wurde der Vorschlag auf Initiative von
José Maria Vigil wieder aufgegriffen, wobei Personen aus
verschiedenen Kontinenten einbezogen wurden, die sich damit
einverstanden zeigten oder ihrerseits dhnliche theologische
Vorschldge gemacht hatten, wie insbesondere John Shelby Spong
(mit seiner post-theistischen Neuinterpretation des Christentums)
und Roger Lenaers (mit seinem Engagement fiir eine
Neuinterpretation des Christentums in nicht-religidsen
Begriffen).

Das Ergebnis der Diskussion zwischen diesen Autoren wurde in
der Zeitschrift Horizonte 13(2015) 37 im ,,.Dossié: Paradigma Pos-
Religional” verdffentlicht. Daraus stammen die Kapitel des Buches
der Autoren J.S. Spong, M.L. Vigil, R. Lenaers, .M. Vigil, Oltre le
religioni (Jenseits der Religionen), oben erwahnt als erster Band
der Reihe
,,0ltre le religioni” (Jenseits der Religionen) des Verlags Gabrielli. ’

ALLGEMEINE THEORETISCHE

MERKMALE
Angesichts des magmatischen Charakters der Bewegung
ist es nicht verwunderlich, dass es unterschiedliche

theologische Positionen und Sensibilititen gibt, sowohl
hinsichtlich der Definition des Theismus, den man aufgeben
mochte, als auch hinsichtlich der Alternativen, die man zum
Theismus vorschlagen mochte, mit der entsprechenden
Neuinterpretation des Christentums in einem post-theistischen
Sinne. Auf den ersten Blick lassen sich meiner Meinung nach
zwei theologische Formen des Post-Theismus unterscheiden,
eine geméfigtere und eine radikalere, die natiirlich auch die
erste umfasst.

Beiden gemeinsam ist die Kritik an der Vorstellung von
Gott als einem von der Welt getrennten hochsten Wesen, ,,das
hoch oben im Himmel lebt“, von aulen in die Ereignisse der
Welt eingreift, mit ibernatiirlichen oder wundersamen
Handlungen, die iiber die Naturgesetze hinausgehen, Gesetze
ethischen und religiosen Verhaltens auferlegt, diejenigen
belohnt, die sie befolgen, die Guten, und diejenigen bestraft, die sie
nicht befolgen, die Bosen; der auf Gebete und Opfer reagiert,
indem er seine Gunst schenkt usw. Diese Vorstellung wird mit
dem klassischen Theismus identifiziert und soll die Grundlage
der Religion bilden, wie sie sich historisch seit der agrarischen
Neolithikum-Periode entwickelt hat.

Eine Erfindung des Menschen, die die vorherige
Religiositdt der Altsteinzeit verdréngt hitte, die naturverbunden
und matriarchalisch war, die die Natur und ihre
Lebensenergien als heilig betrachtete und sich in tiefer
Symbiose mit ihr fiihlte. Diese neue theistische Vorstellung
wire sowohl von Israel als auch vom Christentum
libernommen worden. Sie durchdringt die Erzdhlungen der
hebrdischen Bibel ebenso wie die des Neuen Testaments und
folglich die gesamte christliche Dogmatik.

Die abgeschwiichte Form des Post-Theismus scheint die
Unterscheidung zwischen Gott und Welt und damit eine
gewisse Transzendenz oder Andersartigkeit Gottes gegeniiber
der Welt beizubehalten, wenn auch ausgedriickt in Begriffen
wie ,Tiefe”, ,letzter Sinn”, ,tiefe Dimension” oder
ghnlichen, die oft nicht ganz eindeutig sind. Und in gewisser
Weise scheint sie auch die Person-

( M.L.Vigil = Maria LOPEZ VIGIL

322 M.Vigil = José Maria VIGIL )



Gottes Giite, die Schopfung und das freie Handeln Gottes,
wenn auch immanent im Lauf der Welt.

Die radikale oder extreme Form des Post-Theismus scheint
hingegen jede Art von Transzendenz, Andersartigkeit oder
Unterscheidung Gottes von der Welt und folglich auch seine
Personlichkeit und sein freies Handeln gegeniiber der Welt zu
leugnen; somit auch die Schopfung, die vorsehungsvolle Fiihrung
des Weltgeschehens, bis hin zur Leugnung eines Eschaton
jenseits der Raum-Zeit-Geschichte.

Als Alternative schldgt sie eine ,kosmische Religiositit®
vor, die Gott als ,,Ur-Energie* versteht, die ,,unendliche Majestit
des Universums* verehrt und voller Ehrfurcht und Staunen vor dem
,,Geheimnis der Welt“ steht. Eine Form des ,kosmischen
Monismus®, die sich der oOstlichen religidsen Tradition,
insbesondere dem Buddhismus, sowie der westlichen
mystischen Tradition a la Meister Eckhart oder auch der
Philosophie Spinozas annahert, wo Gott als die einzige, ewige und
notwendige Substanz verstanden wird, die weder personlich
noch frei ist. ®

Beiden Positionen gemeinsam ist die Uberzeugung, dass
der Theismus im Bewusstsein des modernen Menschen
aufgrund der Fortschritte der Wissenschaft mit ihrer neuen
Sichtweise des Universums (astronomische Entdeckungen,
Evolution, Psychoanalyse, Quantenphysik, Relativititstheorie,
Neurowissenschaften, neue Kosmologie wusw.) und ihrer
fortschreitenden Erkldrung der Naturphdnomene endgiiltig
,.gestorben” ist.

Dieser Diagnose zufolge sei es vor allem die moderne
Wissenschaft, die die fortschreitende Entfremdung des
modernen Menschen von der Religion im Allgemeinen und vom
Christentum im Besonderen verursacht habe, da diese als mit
dem mittlerweile wissenschaftlich unhaltbaren Theismus
solidarisch angesehen wiirden; und die parallele Verbreitung
des Atheismus, verstanden als einfache Ablehnung dieses
Theismus und daher als dessen Spiegelbild (wie vom
Anatheismus von Kearney behauptet).

Mit der Krise des Theismus wiirde folglich eine
Reduzierung aller Wunderberichte des Alten und Neuen
Testaments auf mythische, rein menschliche Konstrukte
einhergehen. Da diese die Grundlage der christlichen
Dogmatik bilden, wiren auch deren grundlegende Aussagen
reine mythische Erfindungen, die heute vollig unglaubwiirdig
sind. Dazu gehdren beispielsweise die Lehre von der
Schopfung, vom Siindenfall, von der Erlosung durch die
Menschwerdung Gottes in Jesus (die Erzéhlung von der
jungfraulichen Empféngnis Marias ist natiirlich vollig mythisch),
das Opfer am Kreuz, die Auferstechung, die Himmelfahrt, die
Dreifaltigkeit usw.

Aus dieser Diagnose und der Uberzeugung, dass das Ende
der theistischen Religion (die als reines historisches Konstrukt
betrachtet wird) nicht das Ende der Spiritualitit (die fir den
Menschen hingegen essenziell ist) bedeutet, ergibt sich die
theologisch-pastorale Absicht der Bewegung: das Christentum
von seiner mythisch-theistischen Hiille zu befreien, um sein
Wesen in post-theistischen Begriffen auszudriicken: Der einzige
Weg, um seine Zukunft in der Moderne zu sichern und seinen
wesentlichen Kern zu nutzen, der auch heute noch einen
wichtigen Beitrag zur menschlichen Reifung leisten kann.

ILREGNO-ATTUALITATE 10/2024

Bei dieser imposanten ,,Entmystifizierungsaktion” fiihlt
man  sich  sowohl durch die  Ergebnisse der
Religionswissenschaften bestétigt und autorisiert, die den
historischen Ursprung und damit — wie man daraus schlieen
kann — die einfache menschliche Erfindung der theistischen
Religion als archaischen Versuch, den Naturphdnomenen,
deren tatsdchliche Ursachen unbekannt waren, einen Sinn zu
geben, belegt hétten, sowie durch die Ergebnisse der historisch-
kritischen Wissenschaften, die auf die Bibel, das Alte
Testament und auch das Neue Testament angewendet wurden
und die die Nicht-Historizitdt aller darin erzéhlten
Wunderberichte und damit den mythischen Charakter aller
Elemente der christlichen Dogmatik als menschliche
Konstrukte bestétigt hitten. Daraus ergab sich das Bestreben,
zu der urspriinglichen Erfahrung der Jinger mit Christus

zuriickzukehren, in der das Wesen der urspriinglichen
christlichen Botschaft zu finden sei.

Positiv ist der Vorschlag, herauszufinden, welche
menschliche  Erfahrung diese  mittlerweile iiberholten

mythischen Konstruktionen vermitteln wollten — eine Form der
Interpretation der Bedeutung des christlichen Mythos im
Einklang mit der modernen Mentalitit und der universellen
spirituellen Erfahrung des Menschen — bis hin zum Vorschlag,
die gesamte sogenannte ,heilige Geschichte”, wie sie in den
biblischen Erzdhlungen beschrieben wird, beiseite zu lassen und
sich an die allgemein zugéngliche ,,neue heilige Geschichte” zu
halten, ndmlich die Erzéhlung der modernen kosmologischen
und evolutionistischen Wissenschaft.

Fiir die erste Position, die Teil der gemilderten Form des
christlichen Post-Theismus ist, mochte ich auf die Gedanken von
Spong und Lenaers verweisen; fiir die zweite, die Teil der
radikaleren Form ist, auf die Gedanken von Maria Lopez Vigil.
AnschlieBend werde ich einige Beispiele fiir andere Konzepte
skizzieren, die mehr oder weniger zwischen den beiden
Positionen  schwanken. Bei der Beschreibung der
verschiedenen Formen des Post-Theismus werden auch die
wichtigsten Konzepte hervorgehoben, die dieses Phdnomen
charakterisieren und die mehr oder weniger ausgeprigt bei
seinen Vertretern zu finden sind.

EINIGE TYPISCHE FORMEN UND KONZEPTE DES
CHRISTLICHEN POST-THEISMUS

Spong und die ,neue Reformation”

Der Kern des theologischen Denkens von John Shelby Spong
(1931-2021, US-amerikanischer Bischof der Episkopalkirche), der
sich ausdriicklich als post-theistisch bezeichnet, ist in den 12
Thesen enthalten, die er 1998 den christlichen Kirchen als
Aufruf zu einer ,,neuen Reformation” zur Diskussion vorgelegt
hat. Er hat sie in seinem Essay ,,Die 12 Thesen. Appello a una
nuova riforma’ Die'’Thesen. Aufruf zu einer neuen
Reformation’.'9 Diese Thesen sind die Zusammenfassung
des im selben Jahr erschienenen Buches ,, Why Christianity Must
Change or Die. A Bishop Speaks to Believers in Exil” (Warum
das Christentum sich &ndern muss oder sterben wird. Ein
Bischof spricht zu S%#benim Exil) (HarperOne, New York
19981

Die erste These erkldrt den Theismus in ihrer Definition
fur tot und die Pflicht, eine neue Art und Weise zu finden,
Gott zu begreifen und iiber ihn zu sprechen. Diese These ist
entscheidend fiir die folgenden Thesen, die sich auf grundlegende
Konzepte bezichen.

323



des traditionellen Christentums, von der Christologie bis zur
Eschatologie.

,Der Theismus als Definition Gottes ist tot. Wir kdnnen
Gott nicht mehr glaubwiirdig als ein Wesen mit
iubernatiirlichen Kridften wahrnehmen, das hoch oben im
Himmel lebt und bereit ist, regelméBig in die Geschichte der
Menschheit einzugreifen, um seinen Willen zu vollbringen.
Daher macht heute das meiste, was {iber Gott gesagt wird,
keinen Sinn mehr. Wir miissen eine neue Art und Weise
finden, Gott zu konzeptualisieren und iiber ihn zu sprechen®
(,,Die 12 Thesen®, 71).

Dabher riihrt die Krise des christlichen Glaubens, in der
wir leben, ausgedriickt in theistischen Begriffen. Es geniigt
hier, an die zweite These zur Christologie zu erinnern: ,,Da Gott
nicht in theistischen Begriffen begriffen werden kann, macht
es keinen Sinn, Jesus als ,Inkarnation einer theistischen
Gottheit” zu verstehen. Die traditionellen Konzepte der
Christologie sind daher bankrott gegangen® (ebenda, 81).

Spong seinerseits ist der positiven Ansicht, dass der Kern
der christlichen Botschaft und des christlichen Glaubens in
der ,,Erfahrung der Begegnung mit Gott in Jesus” durch die
ersten Jiinger zu finden ist (vgl. ebenda, 84). Die Zuschreibung
Uibernatiirlicher Kréfte an Jesus, die es ihm ermdglichen
wiirden, ,,Wunder” zu vollbringen, sowie die Erzdhlungen
von der jungfriulichen Geburt, der Menschwerdung, der
Auferstehung bis hin zur Vorstellung der Dreifaltigkeit seien
hingegen spétere Konstrukte, mit denen man versucht habe,
diese Erfahrung in den Begriffen des Theismus der damaligen
religidsen Kultur auszudriicken. Heute konnte die urspriingliche
christliche Erfahrung jedoch anders, namlich in post-
theistischen Begriffen, ausgedriickt werden. Zum Beispiel
indem man sagt: ,,Vielleicht haben die Menschen in seinem
Leben ,,die Quelle des Lebens”, in seiner Liebe ,,die Quelle der
Liebe” und in seinem Sein ,,das Fundament des Seins” gesehen
und erfahren. Vielleicht haben sie in ihm und von ihm den Ruf
verspilirt, in Fiille zu leben, groBziigig zu lieben und all das zu
sein, was jeder sein konnte” (ebenda, 84f).

Wenn man das Géttliche und das Menschliche nicht mehr
als zwei getrennte Bereiche betrachtet, sondern als ,eine
fortlaufende Realitét®, dann besteht der Weg zur Fiille und zum
Gattlichen darin, ,.tief und vollstindig menschlich zu werden®
(ebenda, 85), ,jiber das Uberlebensbediirfnis hinauszuwachsen
und fdhig zu sein, sich selbst in der Liebe zu anderen
hinzugeben* (ebenda).

Wie man sieht, handelt es sich um eine Interpretation des
Wesens des Christentums in einer tendenziell ethischen
Auslegung, ohne jedoch eine geheimnisvolle transzendente
Quelle, die sich von der Welt unterscheidet, aber nicht
dualistisch von ihr getrennt ist, vollstindig auszuschlieen. So
behauptet er beispielsweise an anderer Stelle:

,Ich erlebe Gott als ,,Anderen”, als ,, Transzendenz”, als ,, Tiefe”
und als den letzten Sinn des Lebens (...) Das Géttliche ist die

2 11

tiefe Dimension des Menschlichen”.

Roger Lenaers und sein nicht-religioses

Christentum

Roger Lenaers (1925-2021, belgischer Jesuitenpriester,
spéter katholischer Pfarrer im 6sterreichischen Tirol)? ist der
Ansicht, dass das

I LREGNO— AKTUELLES 10/2024

Christentum in seinem Wesen keine Religion, d. h. kein
Theismus ist (Religion und Theismus sind fir ihn und im
Allgemeinen fiir Posttheisten dasselbe), sondern ,die
Gemeinschaft derer, die sich vom Glauben an Jesus von
Nazareth leiten lassen, die in ihm die unsterbliche Offenbarung
des absoluten Mysteriums erkennen oder, in vormodernen
Worten, Jesus Christus als den ewigen Sohn Gottes
anerkennen”."

Folglich ist es seiner Meinung nach mdglich, alle religidsen
Elemente, mit denen dieser Glaube historisch behaftet war, wie
Dogmen, Gesetze, Priester, Sakramente, heilige Biicher,
Tempel, Geliibde und Gebete, aufzugeben und zu versuchen,
ihn mit der Moderne in Einklang zu bringen. Dies ist seiner
Meinung nach mdglich, wenn das neue post-theistische Bild
Gottes als das geheimnisvolle ,,Etwas”, das ,hinter allen
Dingen steht” und das Schliisselelement der Religiositét ist, es
schafft, ,,die beiden klassischen Elemente des christlichen
Gottesbildes, ndmlich das des Schopfers und das des Vaters”,
einzubeziehen (,,Sind Christentum und Moderne vereinbar?”,
136).

Was die Schapfing betrifft, so ist dies moglich, wenn man sie
nicht als ,,Produktion” versteht, sondern als ,,Ausdruck der
eigenen Innerlichkeit in der Materie” (ebenda, 135). Der
Kosmos wire dann als ,,Selbstausdruck eines sich langsam
entwickelnden absoluten Geistes” zu verstehen, ohne
Gegensatz zwischen ,,Gott” und Kosmos, sondern ,,nur mit
Unterscheidung” (ebenda, 136), die unverzichtbar ist, um
unsere  Freiheit und unsere Autonomie nicht zu
beeintriachtigen.

Was den Begriff |, Vater” betrifft, so wiirde er auf die
Erfahrung Jesu mit der letzten Wirklichkeit als absolute Liebe
zu ihm verweisen, also nicht wortlich als sein Vater, sondern
fiir ihn wie ein Vater, der ihn ermutigte, immer zu lieben. Und er
fiigt hinzu: ,,Diese absolute Liebe wohnt nicht im Himmel,
sondern im Herzen von allem, was existiert, und treibt alle
Dinge stindig zur Entwicklung an, indem sie die Menschen
dazu dringt, menschlicher zu sein, mehr Liebe zu sein. Dieses
Etwas ist daher ein absolutes ,,Du®, das zu uns ,,du“ sagt”
(ebenda, 137).

Im Ubrigen ist eine tiefgreifende Neuformulierung des
christlichen Glaubens in nicht mehr theistischen Begriffen
erforderlich. Dies bedeutet, ,,den in Nicda formulierten Glauben
aufzugeben” (ebenda, 138), die Auferstehung der Korper fiir
unmoglich zu erkldren und die Auferstehung Christi und unsere
eigene als ,endgiiltigen Ubergang zur absoluten Liebe” zu
verstehen (ebenda, 142), die Bibel als ein Buch menschlicher
Worte zu betrachten, mit denen die Autoren, ausgestattet mit
mystischen Fihigkeiten, ,,versucht haben, ihre intensive
Erfahrung des transzendenten Wunderbaren auszudriicken”
(ebenda, 147) usw.

AbschlieBend fragt er sich: ,Was bleibt vom
tausendjdhrigen katholischen Monument iibrig, wenn man den
Theos aufgibt und ein gldubiger ,,Atheist” wird? Es besteht kein
Zweifel: Es bleibt das Wesentliche. Und dieses Wesentliche
ist nicht die Formulierung des Glaubensbekenntnisses, es ist
kein Buch mit den unfehlbaren Worten Gottes, es sind nicht die
zehn Gebote, es ist keine autokratische Hierarchie, es sind nicht
die Sakramente und das Priestertum oder die Messe und die
Rituale der Liturgie, es ist nicht das Bittgebet und auch nicht
der Gehorsam gegeniiber den Regeln der Kirche. Es ist das
Bewusstsein des

324



Die Tatsache, dass wir Teil eines Kosmos sind, der den kreativen
Geist, der Liebe ist, in stindiger evolutiondrer Bewegung zum
Ausdruck bringt, zusammen mit dem Wunsch, uns von dieser
Liebe bewegen zu lassen und Jesus zu folgen, den wir als
jemanden kennen, der ewig lebt, weil er ganz von Liebe
erfiillt ist» (ebenda, 156).

Eine Interpretation des Christentums, die von Lena-ers, die
wir nicht nur als ethisch, sondern auch als ,,mystisch-kosmisch”
zusammenfassen konnten.

José Maria Vigil und die kosmische Heilgeschichte
Viel radikaler ist die Position von Jos¢ Maria Vigil
(spanischer Claretinerpriester, eingebiirgerter Nicaraguaner,
Koordinator der EATWOT und flihrender Vertreter des
sogenannten neuen postreligiosen oder posttheistischen
Paradigmas), sowohl in seiner Kritik an der gesamten
theistischen christlichen Religionsauffassung als auch in
seinem Alternativvorschlag. Was den dekonstruktiven Aspekt
betrifft, ist sein ,,militanter” Charakter hervorzuheben. Die
verschiedenen theistischen Elemente des Christentums werden
nicht diskret aufgegeben und in Vergessenheit geraten
gelassen, sondern es geht darum, ,sie zu benennen und zu
bekiampfen, sowohl wegen ihrer Uberholtheit als auch vor allem
wegen ihres schidlichen Charakters”."
Der alternative Vorschlag verzichtet vollstindig auf
jeglichen Bezug zu biblischen Erzdhlungen, die als mythisch
angesehen werden, und vertraut stattdessen auf die einzige
authentische Quelle der Wahrheit, auch was den Sinn des
Lebens und die Forderung der menschlichen Tiefe betrifft,
némlich auf die Erzdhlung der Wissenschaft. Diese beiden Zitate
mogen geniigen: Das erste hat einen deutlich positivistischen
Comte-Charakter: ,,Die Fragen nach dem Sinn unseres Lebens,
die seit jeher ausschlieBlich von der Religion und spéter auch
von philosophischen Spekulationen beherrscht wurden, haben
ihren Platz gewechselt und werden heute im Laboratorium der
Wissenschaft untersucht (...), die zum ersten Mal auch
umfassend und weitgehend zufriedenstellend die Frage
beantwortet, wer wir sind und woher wir kommen”’
(,,Ricentrando il ruolo futuro della religione”, 169). Das zweite
Zitat geht von der sich daraus ergebenden epistemologischen
Revolution aus, die sich fiir die Theologie anbietet, ndimlich der
Ersetzung des Primats der Heiligen Schrift als Buch der
Offenbarung Gottes durch den Primat des Buches der Natur, das
nur die Wissenschaft richtig und universell interpretiert. Die
Heilige Schrift wire in der Tat nur ein einfacher ,,Kommentar”
zum Buch der Natur, geschrieben von Menschen, die mit Hilfe
ihrer Fantasie Mythen entwickelten, um in einer
vorwissenschaftlichen Zeit der unbekannten Realitét einen Sinn
und eine Orientierung zu geben. So kommt man zu folgender
Aussage liber Evolution versus Schopfung: ,,Die christlichen
Kirchen (...) sind nicht in der Lage zu verstehen, dass die
wahre ,,Erzéhlung”, die grundlegende, nicht die biblischen
Mythen sind, sondern das, was uns die Wissenschaft zeigt, die
neue kosmologische Geschichte, die neue wissenschaftliche
Kosmosgeschichte. Unsere wahre heilige Geschichte ist die
heilige Kosmosgeschichte, die Geburt des Kosmos, seine 13.730
Millionen

ni Jahre der Entwicklung..."."®

I LREGNO— AKTUELLES 10/2024

In dieser neuen heiligen Geschichte gibt es keinen Platz

mehr fiir Theozentrismus, Christozentrismus und schon gar
nicht fiir Ekklesiozentrismus, sondern nur noch fiir Oikozentrismus,
der zum Schliisselbegriff der neuen post-theistischen Religiositéit
wird.
»Es gibt keinen Raum — so heifit es — flir eine andere
»Zentrierung® als die der Realitdt, der gesamten heiligen
kosmischen Realitét, deren Teil wir sind, zu der wir gehdren,
denn sie ist unser Oikos, unser grofes Zuhause. Der einzige
derzeit offenbar praktikable Zentristismus ist der
Oikozentrismus* (,,Non si tratta piu di credere®, 59f).

Daher die Beschreibung der neuen oiko-zentrierten
Spiritualitit, die fir den Post-Theismus vorgeschlagen wird:
,,Wir bewegen uns auf die Wiederentdeckung einer Spiritualitit
zu, die sich auf die Heiligkeit der kosmischen Realitét, unseres
heiligen Oikos, konzentriert und nicht mehr auf einen
imaginiren Himmel iiber den Wolken oder im ontischen
Hintergrund der Metaphysik. Im religidsen Bereich werden
wir daher versuchen, so zu leben, wie wir sind, als Erde, die zu
denken, zu erkennen, zu verchren und sich als Gaia, als
bewusster und  heiliger = Kosmos in  Evolution,
wiederzuentdecken vermagy (ebenda, 68).

Die post-theistische Leugnung eines von der Welt getrennten
Gottes, der dualistisch auflerhalb und tiber der Welt steht, wiirde
daher nicht die Leugnung des ,,Geheimnisses der Welt”
bedeuten, der
,Gottheit“ in diesem Universum. , Aus wissenschaftlicher
Sicht*, so wird bemerkt, ,,gibt es weder ein ,,auferhalb* noch ein
,;oberhalb“ des Kosmos, es gibt nichts und niemanden auflerhalb
des Kosmos. Das bedeutet nicht, das Geheimnis, die in diesem
Universum vorhandene ,,Gottheit“ zu leugnen, sondern es
bedeutet, dass man keine mythischen Kategorien verwenden
sollte, um sich darauf zu beziehen* (ebenda, 64).

Daher auch der Vorschlag einer liturgischen Feier, die sich
nicht mehr auf die heilige Geschichte der Bibel bezieht,
sondern auf die neue heilige Geschichte der Evolution des
Kosmos, wie sie von der Wissenschaft entdeckt wurde, d. h. der
Vorschlag einer echten Feier des ,,kosmischen Ostern”, in der
,,die Erde und der Kosmos sich in uns selbst betrachten und
feiern konnen™. '

In dem als Beispiel vorgeschlagenen Ablauf der Feier

werden die Etappen der Entwicklung des Kosmos bis zum
Menschen in kontemplativer und verehrender Haltung
nachgezeichnet und mit dem Refrain begleitet: ,,Und das Grofie
Mysterium ist da”, um den aufsteigenden Prozess von der
Energie zur Materie und zum Leben zu beleben, bis im
Menschen ,,die Erde beginnt, sich selbst zu sehen, zu fithlen, zu
denken, sich im Menschen und in seiner Wissenschaft zu
reflektieren” (,,Kosmisches Ostern”, 216). Abschlielend in
verehrender Haltung: ,,Das GroB3e Geheimnis ist hier, auf der
Erde und im Kosmos, die in uns sich ihrer selbst bewusst werden
und das Geheimnis, das wir sind und das alles erfiillt, verehren,
anbeten, berauscht und dankbar betrachten (ebenda, 219). Wir
fragen uns, ob in dieser post-theistischen Position eine gewisse
Transzendenz Gottes erhalten bleibt oder ob Gott mit der Welt,
der heiligen Natur, identifiziert wird, wo die einzige
Transzendenz das kontinuierliche Transzendieren des Kosmos
ist? Die erklarte Absicht, die Religiositét der Altsteinzeit
wiederzugewinnen, die sich auf die Sa- konzentriert, wiirde
iibrigens zur zweiten Alternative fiihren.

325



Die Géttlichkeit der Natur, die GroBBe Mutter, die uns zeugt
und néhrt, aus der wir kommen und zu der wir zurtickkehren.
Diese Religiositit, die seiner Meinung nach vor der Wende
herrschte, die mit der Agrarrevolution in der Jungsteinzeit zur
theistischen Religion fiihrte. Eine Wende, die als schédlich fiir
den Planeten und die Menschheit angesehen wird und von der
man sich distanzieren muss, indem man ,nach Hause
zuriickkehrt” nach

,.dieses unnétige und bereits mehr als ausreichende lange
Selbstverbannung”."”

Aufmerksamer in diesem Punkt sind andere Autoren dieser
Binde, wie Jos¢ Arregi (aus dem Baskenland, ehemaliger
Franziskanerpriester und katholischer Theologe) und vor allem
Leonardo Boff (fiihrender katholischer Vertreter der
Befreiungstheologie), auf die wir nun eingehen mochten.

José Arregi und die Unbestimmtheit der

Alternative

José Arregi erklért ausdriicklich seine Unsicherheit dariiber,
wie die Alternative zum Theismus zu verstehen und
auszudriicken ist. Gegen den Theismus behauptet er, dass das,
was wir
,Qott“ ist nicht die Erklirung der Welt, ,sondern das
Geheimnis der Welt, das unerklarliche Geheimnis der Schonheit
und Liebe, in dem wir uns befinden, unser letztes Wesen und
unsere hochste Berufung*.'

Um dieses einzigartige Geheimnis der Welt zu verstehen,
hofft er auf eine Zusammenarbeit zwischen Wissenschaft und
Mpystik mit ihren jeweiligen Methoden: ,,Die Wissenschaft ist
die Kunst, die Teile des Ganzen zu messen. Die Mystik ist die
Kunst, das Ganze in jedem Teil zu betrachten” (,,11 credo dinanzi
alla scienza”, 56). Was die Grenzen der Wissenschaft und ihre
moglichen Beitrdge zum mystischen Blickwinkel betrifft, so
prazisiert er: ,,In Bezug auf diese letzte oder erste Realitit,
das Geheimnis der Welt, behaupten oder leugnen die
Wissenschaften nichts, aber sie zwingen unserer Sprache
einen gewissen Rahmen der Kohidrenz und Verniinftigkeit
auf, wenn wir etwas sagen wollen, das das Geheimnis nicht
schmélert® (ebenda, 65f.).

Was das Verhiltnis zwischen Gott und Kosmos betrifft,
wird — im Einklang mit dem gesamten Post-Theismus — der
theistische Dualismus”, sondern auch der ,,pantheistische
Monismus” oder der mit dogmatischem Positivismus
verbundene Atheismus: ,,Gott oder die letzte Realitit und die
Welt”, so heilt es, ,,sind nicht zwei, aber auch nicht eins. Gott
oder die Tiefe des Realen ist weder innerhalb noch auBerhalb
der Welt. Gott ist weder beschreibbar noch lokalisierbar”
(ebenda, 66).

»Was ist Gott also“, fragt er sich, ,jenseits seines
theistisch-personlichen Bildes und jenseits seiner bloflen
atheistischen Verneinung, die mit dogmatischem Positivismus
verbunden ist? Wir wissen es nicht: Uns bleiben nur
unzureichende Bilder: Gott steht zur Welt wie das Ganze zur
Summe der Teile, wie der Grund oder die Quelle aller Formen,
das Sein der Wesen, die Kreativitdt des Universums (...) Die
Gemeinschaft aller Wesen, (...) das Ich jedes Du und das Du
jedes Ichs, (...) die universelle Information oder die Seele der
Welt oder das Bewusstsein des Universums oder die
Zirtlichkeit der Liebenden» (ebenda, 67).

I LREGNO— AKTUELLES 10/2024

Die Alternative zum ,,personalistischen Theismus“ bleibt
daher unbestimmt oder von vielen Bildern und Namen gepragt.
Dies scheint uns im Einklang mit der Tradition des mystischen
Apophatismus zu stehen, die bei Post-Theisten héufig
anzutreffen ist.

Leonardo Boff und die Okospiritualitit

Zweifellos scheint Leonardo Boff theologisch und
philosophisch besser iiber die Bezichung zwischen Gott und
Kosmos informiert zu sein, sodass ich ihn angesichts seiner klaren
Behauptung der Unterscheidung und Transzendenz Gottes
gegeniiber der Welt nicht als Post-Theisten im engeren Sinne
betrachten wiirde.

Trotz einiger terminologischer Unklarheiten, wie

beispielsweise dem Titel seines Aufsatzes ,,I1 Dio che sorge nel
processo della cosmogenesi” (Der Gott, der im Prozess der
Kosmogenese entsteht).” Er unterscheidet ndmlich klar
zwischen dem, was die Wissenschaft feststellen kann, und dem,
was die Philosophie und Theologie erreichen kdnnen, ndmlich die
von Liebe beseelte menschliche Intelligenz; eine Intelligenz, die
auch der Wissenschaftler als Mensch {iber die Ergebnisse seiner
streng wissenschaftlichen Methode hinaus und unabhéngig davon
einsetzen kann.

Die Wissenschaft weil namlich nichts und kann nichts
dariiber sagen, was vor dem Urknall und der von Astrophysikern als
Hintergrund imaginierten ,,Grundenergie oder ,,schwangeren
Leere” existierte, aus der der Ursprungspunkt entstanden sein soll.
Aber die finalistische Ordnung des kosmologischen Prozesses,
der zur Entstehung des menschlichen Bewusstseins fiihrt, weckt
nach dem sogenannten ,,anthropischen Prinzip” nicht nur Staunen
und tiefen Respekt, sondern ,,verweist auf eine hohere Ordnung:
Das Bewusstsein und der Geist deuten auf ein hoheres und
transzendentes Bewusstsein hin” (ebenda, 110).

»otreng genommen®, so wird prézisiert, ,,gehort die
Grundenergie zur gegenwiartigen Ordnung der Dinge. Aber sie
verweist auf eine Realitit, die noch geheimnisvoller und
undurchschaubarer ist als die schwangere Leere, weit jenseits
dessen, was wir uns vorstellen konnen. Diese schwangere
Leere ist eine Metapher fiir diese urspriingliche, wahrhaft
geheimnisvolle und faszinierende Realitit” (ebenda, 112).

In der Praxis scheint uns, dass Boff das traditionelle

Argument fiir die Existenz Gottes wieder aufgreift, das von der
Ordnung und ZweckmaBigkeit der Natur ausgeht. Wenn nicht als

wissenschaftlich stringenter Beweis, so doch zumindest als
Argument mit einer Wahrheitskraft, die derjenigen dhnelt, die
Kant den Beweisen fiir die Existenz Gottes zuschrieb: némlich
ausreichend zu sein, um in Bezug auf die ethische Praxis zu
liberzeugen.’Umso mehr, wie Boff behauptet, wenn zur Vernunft
die Intelligenz des Herzens oder ,,die herzliche Vernunft”, wie er
es nennt, hinzukommt, nicht ohne Anklénge an die ,,Griinde des
Herzens” von Pascal. In einem nicht-immanentistischen Sinne
wiéren daher unserer Meinung nach auch einige mehrdeutige

AuBerungen von Boff zu verstehen, wie die folgenden, die sich

der ,,Okospiritualitit” 6ffnen, wie sie der Autor versteht und
vorschlagt: ,,Wenn alles Energie in Beziehungsnetzen ist, sind wir
in besonderer Weise von lebenswichtiger, spiritueller, kosmischer
Energie durchdrungen. Durch uns erlangen die Erde und das
Universum selbst Bewusstsein, indem sie sich auf ihre Weise
ebenfalls der heiligen Quelle allen Seins und aller Energie
zuwenden. Diese Energie, die

326



macht uns lebendig, ist der andere Name Gottes oder des
schopferischen und lebensspendenden Geistes. Diese Sichtweise
fiihrt zu einer Spiritualitit: Die Welt zu umarmen bedeutet, Gott
zu umarmen, der sich in jedem Wesen verbirgt und offenbart.
(...) Das kosmogonische Prinzip der Selbstorganisation des
Universums wirkt in jedem einzelnen Teil und im Ganzen. Ohne
Namen und ohne Bild. Gott ist der Name, den die Religionen
gefunden haben, um ihn aus der Anonymitit zu befreien und in
unser Bewusstsein und unsere Feierlichkeiten aufzunehmeny
(ebenda, 114)*

Die von Boff vorgeschlagene Spiritualitdt konnte man als
»kosmischen Naturalismus” bezeichnen. Sie verkniipft — im
Einklang mit der gesamten post-theistischen Bewegung —
wissenschaftliche und mystische Sichtweisen, nicht ohne eine
seltsame Vermischung der beiden und vor allem nicht ohne
Zweideutigkeiten hinsichtlich der Transzendenz Gottes, die
Gefahr lauft, auf die Energie reduziert zu werden, die die Welt
durchdringt und bewegt, wie sie von der heutigen Wissenschaft
festgestellt oder vermutet wird. %

Paolo Gamberini und der relative Monismus

Die Verflechtung von Wissenschaft und Mystik wird auch von
Paolo Gamberini in seinem oben erwdhnten Buch Deus
duepuntozero. Ripensare la fede nel post-teismo (Deus 2.0. Den
Glauben im Post-Theismus neu denken) aus dem Jahr 2022 als
theologische Arbeitsmethode theoretisiert” Meiner Meinung
nach gehort es zu den Texten der post-theistischen Stromung,
die mir bisher bekannt sind und die sich theologisch am
organischsten und konstruktivsten mit diesem Thema
auseinandersetzen.

Das Ziel des Buches ist, wie im Untertitel angegeben, das
Christentum in einer Zeit des Post-Theismus zu tiberdenken, was im
kulturell-religiosen Bereich einen echten ,,Paradigmenwechsel”
im Sinne von Thomas Kuhn darstellen wiirde.

Im Rahmen der post-theistischen christlichen Bewegung
mochte man jedoch von der destruktiven Phase, in der zwar der zu
kritisierende Theismus klar identifiziert wurde, aber keine
Alternative  vorgeschlagen wurde, zu einer Fkonstruktiven,
systemischen Phase {iibergehen, in der die Ergebnisse der
historisch-kritischen Forschung der Evangelien, die neuesten
wissenschaftlichen Entdeckungen — insbesondere aus der
Quantenphysik und den Neurowissenschaften —, die verschiedenen
mystischen Konzepte und die relationale Philosophie (vgl. Deus
duepuntozero, 24) organisch miteinander zu verbinden. Es ist also
beabsichtigt, mit einer inter- und transdiszipliniren Methode
vorzugehen.

Aber auch, und dies ist unserer Meinung nach eines der
originellen Merkmale des Werks, ,,indem es sich aus der
theistischen Tradition heraus bewegt, insbesondere aus der
philosophischen und theologischen Tradition des Neoplatonismus
(ebenda, 18). Tatsdchlich, so heifit es weiter, ,sind die alten
Elemente dieser Denktradition ein Schatz fiir den christlichen
Glauben und erdffhen Moglichkeiten fiir eine panentistische und
post-theistische Sichtweise® (ebenda).

Der panentistische Neoplatonismus beispielsweise sei flir
den Autor bereits bei Thomas von Aquin vorhanden gewesen
und habe Meister Eckhart, auf den in dem Werk haufig Bezug
genommen wird, stark beeinflusst. Panentistische Elemente
seien librigens bereits im Neuen Testament vorhanden, vor
allem bei Paulus und im Johannesevangelium, die von der

ILREGNO-ATTUALITATE 10/2024

allgegenwirtigen Gegenwart Gottes in der gesamten Realitdt
und von einer tiefen Einheit Jesu mit Gott sprechen, zu der wir
alle berufen und in die wir alle einbezogen sind. **

Als Ausgangspunkt seiner Ausfithrungen macht sich
Gamberini sowohl die Diagnose der Krise des Theismus durch
die Post-Theisten zu eigen als auch deren Definition des
,-Theismus” als eine Vorstellung, die sich einen iiberweltlichen Gott
vorstellt, ,.der von der Welt getrennt ist und nach eigenem Ermessen
und Willen mal hier, mal dort eingreift” (ebenda, 14). ,,Ein
personliches Wesen, das in der Welt mit Wundern und
besonderen Handlungen wirkt: durch prophetische Inspiration,
Inkarnation, Vorsehung und das Jiingste Gericht” (ebenda, 33). Ein
Bild, das fiir Religionen wie das Judentum, das Christentum und
den Islam konstitutiv sei.

Im Gegensatz zum Atheismus lehnt der Post-Theismus
jedoch nicht jede Transzendenz ab, sondern nur die Transzendenz
dieses Gottesbildes (ebenda, 14). Auch wenn wenig spiter und im
Laufe des Buches die einzige Transzendenz, die vertreten wird, die
»Selbsttranszendenz” der Welt zu sein scheint, deren Quelle der
»gemeinsame und mystische Logos” ist, der alles durchdringt und
das Wesen Gottes selbst zum Ausdruck bringt (ebenda, 19).

Folglich lehnt der Autor die absolute Unterscheidung zwischen
Gott und Welt als Ausdruck einer dualistischen Logik ab und
vertritt die These der ,,relationalen Identitit* zwischen Gott und
Welt, also den sogenannten , relativen Monismus® (vgl. ebenda, 24
und passim), der mit dem ,,Panentismus‘ tibereinstimmt (ebenda, 18,
46717 Relativer oder relationaler Monismus, der den Grundstein
seiner Neuinterpretation des christlichen Glaubens bildet: ,,Der
in diesem Buch vorgestellte relative Monismus versteht sich als
Vorschlag zur Neuinterpretation des christlichen Glaubens”
(ebenda, 24).

Wie ist dieser ,relative Monismus” zu verstehen? Gamberini
beschreibt ihn anhand der Formel (x = x + y), die er im Text
wiederholt zu erkldren versucht. Zum Beispiel: ,Die
Transzendenz und Absolutheit Gottes (x = X) zeigen sich in seiner
Relativitdt (x +y). Wenn sich die Identitéit Gottes in der Beziehung
zur Schopfung bestimmt (x = x + y), bedeutet dies, dass das, was
das Geschopf ausmacht (principium individuationis), auch Gott
eigen ist, nicht durch absolute Identitdt (x = y), sondern durch
relative Identitit» (ebenda, 76).

Was diese ,relative Identitdt” konkret bedeutet, wird im
Folgenden etwas genauer erldutert, wenn beispielsweise von
»Einheit in der Verschiedenheit” oder von ,,Unterscheidung, die
durch eine Einheit ermoglicht wird, die ihr vorausgeht, sie umfasst
und konstituiert” die Rede ist (ebenda, 467-68).

Deutlicher wird es in einem anderen Text ausgedriickt: ,,Im
relativen Monismus unterscheiden sich die beiden Aspekte (x) und
(x +y) nur formal; in Wirklichkeit sind sie identisch. Wie die beiden
Seiten einer Miinze, die nicht gleich sind, aber dieselbe Miinze

darstellen, so identifiziert sich Gott aufgrund seiner
urspriinglichen ~ Kreativitdt mit seiner Beziehung zur
Schopfung.

Der entscheidende Unterschied zum traditionellen

Theismus besteht meines Erachtens darin, dass in diesem
Theismus die Welt nicht ohne Gott existieren kann, der ihr
Schépfer und Ursprung ist.

327



Im relativen Monismus ist es Gott, der ohne die Welt nicht
existieren kann, da die Welt sein Selbstausdruck ist, das
Ergebnis seines Wesens, das im Wesentlichen immer in
unverdnderlicher Weise wirkt und sich daher immer in der
Schopfung selbst ausdriickt.

Die Welt besteht also auf Gott, er ist fiir sie essenziell, auch
wenn er ihr nichts hinzufiigt. Wie der heilige Thomas sagt —
und dies wire ein Kernelement seines Neoplatonismus —, ist Gott
das Ipsum esse per se subsistens, dem die Wesen nichts hinzufligen
konnen. Denn sie sind seit jeher in Gott als seine wesensgleichen
Ideen und auch als Wirkung seines immanenten Wirkens
vorhanden. Gott muss weder von der Potenz zur Aktion
tibergehen, um sie zu erschaffen, noch um sie zu erkennen, denn
er hat sie schon immer in sich, sie sind Teil seines Wesens, sie
sind ,,eins” in ihm. ¥’

Als Folge dieser Idee des ,relativen Monismus* wird die
Freiheit der Schopfung ausdriicklich abgelehnt, mit dem
Argument, dass sie ein Akt der Willkiir sei und etwas
Zeitdhnliches in  Gott einfiihren wiirde (vgl. Deus
duepuntozero, z. B. 191, 376). Es wiirde nidmlich einen Zustand
geben, in dem Gott in der Lage ist, zu schaffen oder nicht zu
schaffen, x oder y zu tun, gefolgt von einem Zustand, in dem Gott
x oder y wihlt (vgl. ebenda, 376).® Daraus folgt die Leugnung
der Personlichkeit Gottes, da diese mit dieser Freiheit verbunden
und an die Zeit gebunden wire. Und auch eine tiefgreifende
Uberarbeitung sowohl der Christologie als auch der Lehre von der
Dreifaltigkeit Gottes.

Wie bereits zu Beginn des Werkes festgestellt wird,
»impliziert diese Vorstellung von Gott als wesentlicher Beziehung
zur Schopfung und nicht mehr als von ihr getrennt ein neues
Verstdndnis der beiden grundlegenden Geheimnisse des
christlichen Glaubens: die Menschwerdung Gottes und die
Dreifaltigkeit Gottes” (ebenda, 39).

Die Inkarnation, befreit vom theistischen christlichen Mythos,
ist als Hohepunkt des Selbstausdrucks oder der allméhlichen
Kommunikation Gottes in der Welt zu verstehen (ebenda, 36
und pas-sim).” Also kein einzigartiges Ereignis, sondern ein
kosmisches Ereignis; kein Ereignis, das sich qualitativ von anderen
unterscheidet, sondern hdchstens quantitativ; oder besser gesagt, ein
Ereignis, das Gott allen Menschen anbietet und das jeder
entsprechend seiner Fahigkeit und Freiheit aufnimmt.

Gott offenbart sich allen Menschen gleichermaf3en und ist

in allen gleichermaflen gegenwirtig und wirksam, ohne Vorlieben,
im Prozess der Selbsttranszendenz der Welt, in der er sich
ausdriickt. Aber jeder nimmt ihn entsprechend seinen
Fahigkeiten auf.
,,Im Prozess der Selbsttranszendenz der gesamten Realitét ist
Jesus von Nazareth keine Ausnahme, sondern stellt den
Hohepunkt der Rezeption und der geschaffenen Aufhahme des
sich mitteilenden Geheimnisses Gottes dar (ebenda, 37).

Die Dreifaltigkeit? ,,Sie ist sozusagen eine Metapher, um
die absolute Relationalitit des gottlichen = Wesens
auszudriicken” (ebenda, 410). Wobei unter dieser absoluten
Relationalitéit nicht die intratrinitarische Relationalitit zwischen
den Personen des Vaters, des Sohnes und des Heiligen Geistes
im Sinne des christlichen Glaubens verstanden wird, sondern die
Relationalitit mit der ,,Schopfung™ oder ,,Welt®, die so Teil des
gottlichen Wesens wird, im Sinne der ,,relationalen Identitit”, die
mit der bereits zitierten Formel x = x+y ausgedriickt wird (vgl.

I LREGNO— AKTUELLES 10/2024

ivi, 356s; 76s; vgl. auch 159, wo von der ,wirklichen Identitit
Gottes mit seiner Beziehung zur Schopfung” die Rede ist).

Zusammenfassend sagt Gamberini: ,,Gott ist Dreifaltigkeit, nicht
weil er drei Personen ist, sondern weil er in einer wesentlichen
Beziehung zu den Geschopfen steht. Die Sprache der
Dreifaltigkeit beschreibt nicht so sehr das innere Wesen Gottes
unabhéngig von unserer Geschopflichkeit, sondern will vielmehr
die Beziehung aller Dinge zu Gott zum Ausdruck bringen”
(ebenda, 410).

Unserer Meinung nach ist Gamberinis Versuch, die
grundlegenden christlichen Wahrheiten im Lichte der
modernen Kultur, die mittlerweile als post-theistisch gilt, zu
iiberdenken, sicherlich zu begriien. wirft das Ergebnis, das in der
These des ,relativen Monismus” formuliert wird, ernsthafte
Fragen auf, da die konkrete Gefahr besteht, dass die
Grundpfeiler des christlichen  Glaubens, wie die
Personlichkeit Gottes, die Freiheit der Schopfung und die
Konsistenz der Schopfung als von Gott getrennte Realitit, die
einzigartige Originalitit der Menschwerdung des Sohnes
Gottes und die trinitarische Vorstellung von Gott, auf den Kopf
gestellt werden. Vielleicht auch wegen einer iiberméfBigen
unkritischen Angleichung an post-theistische Positionen, zu denen
wir nun einige kritische Anmerkungen in Bezug auf die
zahlreichen philosophischen und theologischen Probleme, die
sie mit sich bringen, machen mochten.

PHILOSOPHISCHE UND THEOLOGISCHE
PROBLEME IM POST-THEISMUS UND
KRITISCH-BEWERTENDE BEMERKUNGEN

Es gibt viele philosophische und theologische Probleme, die mit
dieser Bewegung der regelrechten Dekonstruktion und
radikalen Umstrukturierung des Christentums verbunden sind.
Ich werde einige davon in Form einer zusammenfassenden Bilanz
der Verdienste, die dieser Bewegung anzuerkennen sind, und der
Punkte, die ich fiir am umstrittensten halte, ansprechen. Zu den
Verdiensten zéhlen vor allem die folgenden drei.

Das Verdienst, die Frage nach Gott in den Mittelpunkt des
globalen Umdenkens des Christentums in der gegenwirtigen
kulturellen Phase gestellt zu haben, in der die Sékularisierung
zunehmend durch die Globalisierung der Ergebnisse von
Wissenschaft und Technik gekennzeichnet ist, die uns aus der
,,verzauberten Sichtweise” der Welt herausgefiihrt haben; durch die
zunehmende Reifung eines ethischen Bewusstseins, das die
Individualitét und die persdnliche Freiheit mehr respektiert; durch
die Verbreitung des religiosen Pluralismus, in dem verschiedene
Gottesvorstellungen aufeinandertreffen und sich gegeniiberstehen
und keine mehr das ausschlieSliche Monopol auf das Géttliche
beanspruchen kann.

Das Verdienst, in diesem Zusammenhang einige archaische und
verzerrte Vorstellungen von Gott hervorgehoben und kritisiert zu
haben, die in der religiosen Tradition, auch der christlichen,
vorhanden sind: zum Beispiel die Vorstellung von Gott als einem
von der Welt getrennten, ménnlichen und kriegerischen Wesen,
das willkiirlich in der Welt als Ursache unter den Ursachen
wirkt, vollig heteronom Verhaltensnormen auferlegt und zu
deren Einhaltung mit Belohnungen und Strafen zwingt... Mit
einem Wort, jene ,,sakrale” Vorstellung von Gott als mysterium
tremendum et fascinans nach Rudolf Otto, die Jesus bereits
gegeniiber dem Alten Testament entdramatisiert hatte, indem er
den himmlischen Vater als ganz und gar barmherzige Liebe
darstellte. *°

328



Das Verdienst, daran erinnert zu haben, dass die spirituelle und
mystische Erfahrung im Mittelpunkt des christlichen Lebens stehen
muss, ohne das Christentum auf Ideologie, Legalismus oder
Ritualismus zu reduzieren. Eine Erinnerung, begleitet von dem
sicherlich problematischeren, aber dennoch lobenswerten Versuch,
die vereinigende Universalitit des wissenschaftlichen Denkens mit
der vermeintlich vereinigenden Universalitit der kosmisch-
okologischen mystischen Spiritualitéit zu verbinden.

Unter den strittigen (oder zu diskutierenden) Punkten in den
umfassenden Fragen, die dieser christliche Post-Theismus
aufwirft, mochte ich hier einige der meiner Meinung nach
wichtigsten hervorheben.

Zur Definition des Theismus

Zunéchst einmal ist es fragwiirdig, dass die Posttheisten ihre
Definition von ,, Theismus * willkiirlich auf die gesamte religiose
Tradition, einschlieBlich der jiidisch-christlichen, ausweiten: einen
Gott, der von der Welt getrennt ist und von auffen mit
punktuellen {ibernatiirlichen Handlungen in sie eingreift. Der
»Theismus” der jiidisch-christlichen Tradition und nicht nur dieser
zeichnet sich nédmlich nicht durch die Vorstellung von Gott als
einem von der Welt getrennten Wesen aus, sondern dadurch, dass
er ihn als ein von der Welt getrenntes Wesen und freien Schopfer
der Welt versteht, der in diesem Sinne ziber die Welt hinausgeht;
und vor allem dadurch, dass er ihn analog mit Intelligenz und
Freiheit und damit mit Personlichkeit ausstattet.’'

So wurde beispielsweise in der Terminologie, die sich in der
Zeit der Aufkldrung (wie von Kant definiert) etablierte,” der
Theismus im Gegensatz zum Deismus definiert, gerade weil der
Deismus Gott nur transzendentale Eigenschaften wie Absolutheit,
Unendlichkeit, Notwendigkeit, Ewigkeit und Ahnliches
zuschreibt, wihrend der Theismus ihm auch die nicht-
transzendentalen Eigenschaften der Intelligenz und Freiheit und
damit der Personlichkeit zuschreibt. Aber weder der eine noch der
andere definierten sich im Gegensatz zum Atheismus so, dass sie
Gott als von der Welt getrennt betrachteten; wenn {iberhaupt,
unterschieden sie sich vom Pantheismus dadurch, dass sie ihn
als von der Welt getrennt betrachteten.

Die gesamte jiidisch-christliche Tradition, vom Alten und
Neuen Testament bis hin zur géngigsten Katechese, hat Gott
stets als iiberall gegenwirtig und wirksam verstanden, im
Himmel, auf Erden und an jedem Ort (wie es auch der
Katechismus von Pius Xbekriftigt), ohne jemals Transzendenz
und Immanenz, Gottes Herrschaft tiber die Welt und seine
wirksame Gegenwart in ihreinander entgegenzusetzen. Der
Himmel, in dem Gott wohnen soll, war schon immer eine
offensichtliche kosmologische Metapher! Gott, der stets als
reiner Geist verstanden wird, kann ndmlich weder tiber noch
unter, auferhalb noch innerhalb der Welt lokalisiert werden!*
Bis man versteht, dass die absolute Transzendenz Gottes gerade
durch seine hochste Fahigkeit gekennzeichnet ist, alles in allen
und alles fiir alle zu sein, fahig, jeden mit seinem ganzen Wesen
zu lieben, bis er in seiner souverdnen Freiheit und Liebe in der
Lage ist, die menschliche Natur selbst anzunehmen.*

Ebenso ist es im klassischen Theismus nicht wesentlich, Gott
punktuelle iibernatiirliche Eingriffe aus dem

I LREGNO— AKTUELLES 10/2024

auBerhalb der Welt =zuzuschreiben, sondern nur das
vorsechende Handeln in der Welt, vor allem durch die
sogenannten ,,sekunddren Ursachen”.

Die derzeitige Infragestellung seitens einiger Vertreter der
katholischen Theologie nicht nur der Wirksamkeit, sondern auch
der theoretischen Moglichkeit punktueller Eingriffe Gottes als
Ursache unter den Ursachen der Welt, der sogenannten ,,Wunder”
als Ausnahmen von den Naturgesetzen, scheint mir daher den Kermn
des traditionellen christlichen Theismus nicht zu beriihren.*
Dagegen wird er vom Post-Theismus zutiefst widerlegt, wenn
dieser in seiner Kritik an der Vorstellung eines von der Welt
getrennten Gottes ausdriicklich oder implizit sowohl die Trennung
von der Welt als auch die Freiheit und Personlichkeit in Frage
stellt.

Uber den Platz der Wissenschaft in

der Theologie

Sehr problematisch ist die Stellung, die der Post-Theismus der
Wissenschaft in der Theologie einrdumt — insbesondere in ihren
neueren Formen: Quantenphysik, heutige = Kosmologie,
Neurowissenschaften, aber auch anthropologische oder historisch-
kritische Wissenschaften —, bis hin zu ihrer Erhebung zur einzigen
oder jedenfalls entscheidenden Wissensquelle auch im
theologisch-religiésen Bereich (vgl. das zuvor Gesagte iiber die
,neue Heilige Geschichte*).

Die Wissenschaft wiére fiir den Post-Theismus
entscheidend, um sowohl das zu identifizieren, was in den
christlichen Aussagen nicht mehr glaubwiirdig ist, weil es sich
angesichts neuer wissenschaftlicher Entdeckungen als Ergebnis
vorwissenschaftlicher mythischer Uberlegungen herausgestellt hat
(als ob — so meine Beobachtung — das grundlegende Ziel der
Theologie darin bestiinde, uns zu sagen, ,wie die Dinge im
erfahrbaren Kosmos funktionieren™), als auch um wahrere
Konzepte und Bilder von Gott anzubieten: zum Beispiel Gott
oder das Gottliche als die Energie zu verstehen, die das
Universum durchdringt und es entwickeln ldsst (als ob — so meine
ich — solche kosmologischen Eigenschaften nicht auf Gott, dieses
unverstandliche und unbeschreibliche Geheimnis, nur analog oder
symbolisch wie die anthropologischen Eigenschaften zutréfen).

Meiner Meinung nach ist es aullerdem problematisch
anzunehmen, dass die Wissenschaft als solche mit ihrer
hypothetisch-experimentellen Methode ein  Verbiindeter der
mystischen oder sakralen Sichtweise der Natur sein kann, d. h. dass
sie die Welt als gottliches Mysterium erfassen kann. Etwas
anderes ist es, wenn Wissenschaftler dies tun, die als Menschen
wie alle anderen in der Lage sind, philosophisch zu reflektieren und
die Realitdt mit religidsem Sinn oder im Licht des Glaubens zu
erfassen, weit {liber die Ergebnisse hinaus, die allein mit
wissenschaftlichen Methoden erzielt werden kénnen.

Zur Sakralisierung

oder Resakralisierung der Natur

Auch die Sakralisierung oder Resakralisierung der Natur, von
der der Posttheismus spricht, wirft historische und theoretische
Probleme auf: sowohl hinsichtlich der Art und Weise, wie sie der
sogenannten Entsakralisierung der Natur durch den Theismus mit
seiner Schopfungslehre entgegensteht, als auch hinsichtlich der Art
und Weise, wie sie als religiose Sichtweise der Natur
vorgeschlagen wird, die es wiederzugewinnen oder zu der es
zuriickzukehren gilt.

329



Sicherlich haben sowohl das Judentum als auch das
Christentum jede Form der Naturvergdtterung oder der
Verehrung der Naturkrifte iiberwunden und damit die Natur
tatséchlich entweiht oder nicht mehr als ,,g6ttlich” betrachtet.
Aber deshalb haben sie die Natur nicht abgewertet und sie
nur auf leblose und formlose Materie reduziert, die dem
Menschen zur Verfligung steht.

Wie es historisch gesehen eher nach der wissenschaftlich-
technischen Revolution des 16. und 17. Jahrhunderts (man
denke insbesondere an Francis Bacon, fiir den die
Wissenschaft dem Menschen die Herrschaft tiber die Natur sichern
muss) und dem Aufkommen der kapitalistischen Wirtschaft
geschah. Fiir den jiidisch-christlichen Theismus hingegen ist die
Natur keineswegs reine Ausbeutungsmasse, sondern wurde von
Gott als gut geschaffen, spricht zu uns von Gott und preist Gott
(vgl. die Psalmen), ist Zeichen seiner GroBe, Giite und
Vorsehung, und der Mensch muss sich um sie kiimmern (vgl.
die Enzyklika Laudato si' von Papst Franziskus).

Was die Uberwindung der mythisch-sakralen Sichtweise
der Natur angeht, sollte man neben der Entstehung des Theismus,
dem alle Schuld zugeschrieben wird, nicht vergessen,” auch die
philosophisch-religiose Trennung im sogenannten ,axialen
Zeitalter” (zwischen 800 und 200 v. Chr.) nicht vergessen, die
den Menschen von einer bloen Unterordnung unter die
notwendigen Rhythmen der Natur, in der er wie eingetaucht und
undeutlich lebte, befreite und ihm

. Rosen D, .
artano

vierB 2 geg v ab 5 o
(VR), sind in der folgenden Reihenfolge: 1. J.S. sponG, M.L. viGIL, R.
LENAERS, J.M. VIGIL, Oltre le religioni. Una nuova epoca per la spiritualita umana
(Jenseits der Religionen. Eine neue Ara fiir die menschliche Spiritualitit), Vorwort
von M. BARROS, herausgegeben von C. FANTI und F. SupATI, 2016. 2. J. ARREGI,
L. BOFF, I. GEBARA, M. GONZALO, D. O°'MURCHU, J.M.
VIGIL, Der Kosmos als Offenbarung. Eine neue heilige Geschichte fiir die Menschheit,
herausgegeben von C. Fanti und J.M. Vigil, Vorwort von P. Benvenuti, 2018.
3. J.M. viGIL, D. MOLINEAUX, M.J. RESS, F. subaTl, S. VILLAMA-
YOR, M. FOX, Eine Spiritualitdt jenseits des Mythos. Von der verbotenen Frucht zur
Revolution des Wissens, herausgegeben von C. FANTIund J.M. VIGIL, Vorwort von
F. comiNa, 2019. 4. J. ARREGI, C. MAGALLON, M.J. RESS, G.
SQUIZZATO, J.M. VIGIL, S. VILLAMAYOR, Oltre Dio. In ascolto del Mistero senza
nome (Jenseits von Gott. Dem namenlosen Geheimnis lauschen), herausgegeben
von C. FaNTI und J.M. VIGIL, Vorwort von P. scQuizzato, 2021. Gleichzeitig mit
diesen vier Banden ist auch die Verdffentlichung des Buches von J.S. sponNG, Ewiges
Leben: Eine neue Vision. Jenseits von Religion, Theismus, Himmel und Holle, ital.
Ubersetzung von F. Sudati, Vorwort von F. Battistutta, Gabrielli, 2017
(englisches Original von 2009) zu erwihnen.

% Insbesondere, ebenfalls beim Verlag Gabrielli: P. scquizzato (Hrsg.), La
goccia che fa traboccare il vaso. La preghiera nella grande prova, 2020; P.
ZAMBALDI, Conversando con Baruch. Spinoza, un fi-losofo «oltre le religioniy,
Vorwort von P. Gamberini, 2022; P. GAM-BERINI, Deus duepuntozero. Ripensare la
fede nel post-teismo (Deus 2.0. Den Glauben im Post-Theismus neu denken), Vorwort
von R. Battocchio, 2022; B. MoRI, Per un cristianesimo senza religione. Die
,, Weg " Jesu von Nazareth wiederfinden, 2022; J. ARREGL, M. BUSSO, M.J. RESS,
JM. viGiL, Welcher Gott, welches Christentum. Die Metamorphose des
Glaubens im 21. Jahrhundert, herausgegeben von C. FANTI, Vorwort von
P. Scquizzato, 2022; P. scquizzato (Hrsg.), Del male, di Dio e del nostro amore.
Ventuno dialoghi e un saggio, 2023. Der Band Quale Dio, quale cristianesimo
(Welcher Got welchesChrisenum)y e reammielt die Beitréige des I'internationalen Treffens zum
neuen post-theistischen Paradigma, das Gabrielli am 2. April 2022 in
Zusammenarbeit mit Adista organisiert hat. Bezeichnend fiir den Ton der
Diskussion ist, was C. FANTI schreibt, das in der Vorstellung des Bandes
aufgegriffen wird: ,,Angesichts der Wahl zwischen einer radikalen Verdnderung
— durch eine unverzichtbare Dekonstruktion des Bestehenden — und dem
Festhalten an traditionellen Positionen ist die erste Alternative die einzige, die
zukunftsfahig erscheint” (Einleitung, 11). Im Einklang mit den grundlegenden
Thesen des Post-Theismus stehen auch F. BARBERO (vgl. in par-

I LrREGNO— AKTUELLES 10/2024

sich seiner selbst als freier und bewusster Mensch bewusst werden
lieB. Ein historischer Prozess, der als Fortschritt in der
Humanisierung kaum zu bestreiten ist.

Der Platz, der der vereinigenden

oder verschmelzenden Mystik

eingeriumt wird

Sehr problematisch ist die Vorrangstellung, die
Posttheisten der vereinigenden oder verschmelzenden Mystik
einrdumen, die liberwiegend Ostlichen metaphysisch-religitsen
Ursprungs ist und in der das menschliche Ich im Géttlichen
der Natur verschwindet oder sich auflést, anstatt der
relationalen, christlich-westlichen Mystik, die auch in der
engsten vereinigenden Beziehung zwischen Gott und Mensch
die Unterscheidung und Autonomie bewahrt. Unterscheidung
und Autonomie basieren auf der Freiheit Gottes und des
Menschen, wie es in der biblischen Kategorie des Bundes
deutlich zum Ausdruck kommt. **

Es sei daran erinnert, dass auch in der chalcedonischen
Definition der hypostatischen Vereinigung Jesu mit Gott (der
hochsten Vereinigung eines Menschen mit Gott, die jemals
gedacht wurde) die Unterscheidung zwischen menschlicher
und gottlicher Natur bekréftigt wird (unter Kritik am
Monophysitismus); wahrend im trinitarischen Dogma zwar die
Einheit in der ,Substanz” bekréftigt wird, aber auch die
Unterscheidung der drei gottlichen Personen bekriftigt wird.

Ketzers), Edizioni Mille, Pinero-lo 2017) und F. BATTISTUTTA (vgl. insbesondere
sein  Werk Misticopolitica.  Orizzonti  della  spiritualita  post-religiosa
(Mystikpolitik. Horizonte der postreligiosen Spiritualitdt), Effigi, Arcidosso 2022).

* R. KEARNEY, Anatheism. Returning to God After God, Columbia
University Press, New York 2010; ital. Ubersetzung Ana-teismo. Tornare a Dio
dopo Dio, ital. Ubersetzung von M. zurro, Einleitung von G. VATTI-MO, Fazi,
Rom 2012.

Vgl JM. viGiL, ,Ricentrando il ruolo futuro della religione:
umanizzare 1’Umanita”, in SPONG, VIGIL, LENAERS, VIGIL, Oltre le religioni,
159.

° Die Beitréige und anschlieBenden Debatten, die in der Zeitschrift Voices of
the Third World, 2012, Nr. 1, mit dem Titel Towards a Post-Regional Paradigm?,
wurden tibersetzt und in Ausziigen in italienischer Sprache in der Zeitschrift
Adista, 2012, Nr. 16 (Beilage Nr. 1 zu Nr. 6134), 3-7, herausgegeben von C.
FANTI, veroffentlicht.

% Es erscheint mir nicht unangemessen, in dieser Einschétzung das Echo
des Urteils von KARL MARX zu horen, wie es in der Einleitung zu ,, Zur Kritik der
Hegelschen Rechtsphilosophie” zum Ausdruck kommt und in dem berithmten
lapidaren Satz zusammengefasst ist: ,,Die Religion ist das Opium des Volkes”.

'Die darin enthaltenen Aufsitze wurden bereits teilweise in italienischer
Sprache in der Zeitschrift Adista, 2015, Nr. 29, 31, 33, im Abschnitt ,, Docu-menti”’
ver6ffentlicht. Die Zeitschrift hat anschliefend eine breite Debatte zu diesem
Thema gefiihrt und gefordert, indem sie die post-theistische Theologie
wiederbelebt und unterstiitzt und ihre tibliche, sehr kritische redaktionelle
Linie gegeniiber dem sogenannten ,,institutionellen” katholischen Christentum
mit seinen Dogmen, Riten, ethischen Normen und Hierarchien, wie oft
wiederholt wird, bekriftigt hat.

8 Vgl. zAMBALDL, Im Gesprcich mit Baruch.

’ Vgl. I.S. sPONG, ,,Die 12 Thesen. Aufruf zu einer neuen Reformation”, in
SPONG, VIGIL, LENAERS, VIGIL, Uber die Religionen hinaus, 69-120.

""Viele Werke von Spong wurden inzwischen ins Italienische iibersetzt.
Vgl. Un cri-stianesimo nuovo per un mondo nuovo. Perché muore la fede tradizionale e
come ne nasce una nuova (Ein neues Christentum fiir eine neue Welt. Warum der
traditionelle Glaube stirbt und wie ein neuer entsteht), herausgegeben von F. Sudati,
Massari, Bolsena (VT) 2010; La nascita di Gesti tra mito e ipotesi (Die Geburt Jesu
zwischen Mythos und Hypothese), herausgegeben von F. Sudati, Massari, Bolsena (VT)
2017; Letteralismo biblico: eresia dei Gentili. Reise in ein neues Christentum durch die
Tiir des Matthdusevangeliums, herausgegeben von F. Sudati, Massari, Bolsena (VT)
2018; Warum das Christentum sich dndern muss oder sterben wird. Reform des
Glaubens und der Praxis der Kirche, 11 Pozzo di Giacobbe, Trapani 2019; Unglaublich.
Warum das Credo der christlichen Kirchen nicht mit

330



Ist es fir die Zukunft des Christentums wirklich
wiinschenswert und vorhersehbar, den Weg der mystischen
Vereinigung und Verschmelzung einzuschlagen, auf dem das
menschliche Ich als solches verschwindet, anstatt den Weg der
Vereinigung und Beziehung, auf dem das Ich Gott als ein Du in
einer freien und dialogischen Beziehung gegeniibersteht?

Zum Projekt der Entmythologisierung

Theologisch umstritten ist bei radikalen Posttheisten das
Projekt der Entmythologisierung als Beseitigung des Mythos, der
alle biblischen Erzdhlungen pragen wiirde, die der christlichen
Dogmatik zugrunde liegen. Dieses entmythologisierende
Projekt beriicksichtigt ndmlich nicht das alternative Projekt
der Interpretation des Mythos gemif} der Neubewertung, die in
der zeitgendssischen Philosophie und Theologie stattgefunden
hat. Nach dieser Neubewertung sollte der ,,Mythos” nicht
entmythologisiert, sondern interpretiert werden, um die
menschlich-religiose Wahrheit zu erfassen, die er enthilt.

Radikale Posttheisten betrachten den Mythos (als religiose
Erzéhlung in Symbolen) nach wie vor als eine einfache
menschliche Konstruktion, die dazu dient, dem, dessen
Ursache wissenschaftlich nicht bekannt war, einen Sinn zu
geben, wie es Auguste Comte, der Begriinder des
Positivismus, im 19. Jahrhundert behauptete. Und sie sehen
ihn nicht als Ausdruck oder Offenbarung®

Vince piu, herausgegeben von F. supaTi, Mimesis, Udine-Mailand 2020, I peccati
dallg Ribhiy | ! P_caccr 1 ."”"l.

transzendenter Wahrheiten, die nur in symbolischer, analogischer
und metaphorischer Form ausgedriickt werden kénnen*. Daher
sind sie der Meinung, dass man im Zeitalter des
wissenschaftlichen Wissens auf den ,.christlichen Mythos”
vollstindig verzichten kann, ja sogar muss, und dass man
folglich auch die gesamte traditionelle christliche Dogmatik,
die darauf basiert, aufgeben sollte.

Uber die Absicht, nur das Wesen des

Christentums zu bewahren

Problematisch ist auch die daraus resultierende theologische
Absicht, nur das Wesentliche des Christentums zu bewahren und
zu valorisieren, das in der urspriinglichen Erfahrung der ersten
Jinger mit Jesus zu finden ist, so wie sie mit der heutigen
historisch-kritischen Methode wissenschaftlich erreichbar ist.
Zusammenfassend handelt es sich um eine Erfahrung Gottes als
absolute Liebe, der man sich im Hinblick auf eine vollendete
Humanisierung anpassen muss.

Die gesamte nachfolgende theologische Reflexion, wie
sie bereits im Neuen Testament und spdter in der von den
6kumenischen Konzilien sanktionierten kirchlichen Ausarbeitung
vorhanden ist, wére eine einfache mythische Hiille menschlicher
Schopfung, die man nicht nur loswerden kann, sondern loswerden
muss, um heute zu schaffen...

18 J. ARREGL, ,,Der Glaube vor der Wissenschaft. Anmerkungen fiir eine

Th

1 MaccariR.

1" Zitiert in F. supaTl, ,,Un credente in esilio”, in SPONG, VIGIL, LENAERS,
VIGIL, Oltre le religioni, 58.

2 Viele Werke von Lenaers wurden inzwischen ins Italienische
tibersetzt. Vgl. 1l sogno di Nabucodonosor. Fine della chiesa cattolica medioevale
(Der Traum von Nebukadnezar. Das Ende der mittelalterlichen katholischen
Kirche), herausgegeben von F. Sudati, Feltrinelli, Mailand 2005; Benché Dio
non stia nell alto dei cieli. Un seguito a Il sogno di Nabucodonosor (Obwohl Gott
nicht in den Hohen des Himmels wohnt. Eine Fortsetzung zu Der Traum von
Nebukadnezar), herausgegeben von
F. Sudati, Massari, Bolsena (VT) 2012; Jesus von Nazareth. Ein Mensch wie
wir?, herausgegeben von F. SupDATI, Gabrielli, San Pietro in Cariano (VR)
2017; Christen im 21. Jahrhundert? Eine radikale Neuinterpretation des
Glaubensbekenntnisses, 11 Pozzo di Giacobbe, Trapani 2018; Atheisten aus Respekt
vor Gott. Den Glauben nach dem Zusammenbruch der Religion leben, 11 Pozzo
di Giacobbe, Trapani 2023.

3 R. LENAERS, ,,Sind Christentum und Moderne vereinbar?“, in SPONG,
VIGIL, LENAERS, VIGIL, Uber die Religionen hinaus, 135.

' vicIL, ,,Die zukiinftige Rolle der Religion neu ausrichten, in SPONG,
VIGIL, LENAERS, VIGIL, Uber die Religionen hinaus, 188.

5 JM. vicIL, ,,Es geht nicht mehr darum zu glauben. Die Epistemologie
aktualisieren: die grofite Herausforderung der Religion®, in VIGIL, MOLINEAUX,
RESS, SUDATI, VILLAMAYOR, FOX, Eine Spiritualitit jenseits des Mythos, 56. In
J.M. viGIL, ,,Kosmisches Ostern. Feier des neuen Universums”, in ARREGI, BOFF,
GEBARA, GONZALO, O'MURCHU, VIGIL, Der Kosmos
Als Offenbarung wird in Anmerkung 198 zum Begriff ,,Sto-ria”, der fiir die neue
heilige Geschichte des Kosmos verwendet wird, angemerkt, dass es sich nicht
um Geschichte im eigentlichen Sinne, also um Menschheitsgeschichte, handelt.
Die Menschen sind zwar (am Ende) darin enthalten, aber sie sind weder die
Protagonisten, noch ist diese Geschichte wirklich menschlich. Fiir die ,neue
Geschichte” wird unter anderem T. BERRY, The New Story, American Teilhard
Association for The Future of Man, Anima Books, Chambersburg 1977, sowie
T. BERRY, B. swimMME, The Universe Story, Bell Tower, New York 1999, zitiert. Als
Beispiel fiir die Verbreitung dieser ,neuen heiligen Geschichte” unter den
Posttheisten siehe MOR1, Per un cristianesimo senza religione, 128-142.

10 vIGIL, ,,Kosmisches Ostern®, in ARREGI, BOFF, GEBARA, GONZA-

LO, O'MURCHU, VIGIL, /I Cosmo come rivelazione, 202.

7 J.M. VIGIL, ,.Elogio della spiritualita oikocentrata” (Lob der

oikozentrischen Spiritualitét), in AR-

REGI, BOFF, GEBARA, GONZALO, O’MURCHU, VIGIL, Der Kosmos als
Offenbarung

me rivelazione, 128.

I LREGNO— AKTUELLES 10/2024

elaubwitrdige Theelogie R ARREGHBOFF;- GEBARATGONZALO O MUREH;
VIGIL, Der Kosmos als Offenbarung, 65.

19 L. BOFF, ,,.Der Gott, der im Prozess der Kosmogenese entsteht®, in
ARREGI, BOFF, GEBARA, GONZALO, O’MURCHU, VIGIL, Der Kosmos als Offenbarung
me rivelazione, 99-118.

? Vgl. hierzu G. FERRETTI, Ontologia e teologia in Kant,

Rosenberg & Sellier, Turin ? 2023.

2l Zur Wiederaufnahme dieser &kologischen Spiritualitit, die im Post-
Theismus oder bei dessen Sympathisanten weit verbreitet ist, siche neben dem
bereits erwdhnten
J.M. Vigil mit seiner ,,0kozentrischen Spiritualitit™ vgl. beispielsweise B.

MORI, Per un cristianesimo senza religione, 162-164, mit Verweis auf

L. Boff; und vor allem einige Vertreterinnen der dkofeministischen Theologie
wie 1. GEBARA, ,,Un contributo dell’ecofemminismo teologico a una migliore
convivenza planetaria” (Ein Beitrag des Okofeministischen Theismus zu
einem besseren Zusammenleben auf dem Planeten), in ARREGI, BOFF, GEBARA,
GONZALO, O'MURCHU, VIGIL, I[ Cosmo come rivelazione (Der Kosmos als
Offenbarung), 137-162 und

M.J. RESS, ,,Il grido dell’ecofemminismo. Ricordiamoci chi siamo: figlie e figli
della Madre Terra” (Der Ruf des Okofeminismus. Erinnern Wir uns daran, wer wir
sind: Téchter und Séhne von Mutter Erde), in ARREGI, BUSSO, RESS, VIGIL, Quale
Dio, quale cristianesimo (Welcher Gott, welches Christentum), 93-109.

# Auf den Zusammenhang zwischen moderner Physik und mystischer
Spiritualitdt weisen beispielsweise sowohl der bereits erwdhnte Arregi als
auch vor allem D. o’MURCHU, ,,Orizzonti dello Spirito nel XXI secolo”
(Horizonte des Geistes im 21. Jahrhundert), in ARREGI, BOFF, GEBARA,
GONZALO, O°’MURCHU, VIGIL, I/ Cosmo
come rivelazione, 163-191, der sich auf den mittlerweile klassischen F. caPrA,
Il Tao della fisica, Adelphi, Mailand 1982 (deutsches Original von 1975)
bezieht.

“Eine erste Diskussion iiber das Buch von GAMBERINI, Deus duepuntoze-
ro, erschien in Rassegna di teologia 62(2022) 3 mit einem Aufsatz von M.
Nardello und einer Antwort von Gamberini sowie einer Zusammenfassung
der Beitrdge von F. Bottaro, R. Battocchio, A. Corallo, P. Beltrame und
Gamberini selbst, die bei der Prisentation des Buches im Auditorium del Gesu
in Rom am 20. Juni 2022 gehalten wurden. Eine Zusammenfassung der
zentralen Thesen des Werkes wurde vom Autor auch in P. GAMBERINI,
»Monismo relativo. Comprensione panentei-stica di Dio e concezione trinitaria”
(Relativer Monismus. Panenthetisches Verstdndnis von Gott und trinitarische
Konzeption) in Filosofia e teologia 36(2022) 3, 389-404 sowie in anderen
Aufsétzen wie ID., ,,Verso un’altra forma di cristianesimo” (Auf dem Weg zu
einer anderen Form des Christentums) in ARREGI, BUSSO, RESS, VIGIL, Quale Dio,
quale cristianesimo, 135-143.

331



den christlichen Glauben zu stirken und ihm so eine Zukunft im
Dienste der Menschheit zu sichern.

Es wird nicht beriicksichtigt, dass diese theologische
Uberlegung, wie die zeitgendssische Theologie behauptet, ein
fortschreitendes Verstindnis der Wahrheit/des Geheimnisses
Christi gewesen sein konnte, das notwendigerweise in den
Begriffen der Kultur der Zeit ausgedriickt und vermittelt wurde.
Daraus ergibt sich fiir die Post-Theisten eine Umwidlzung der
christlichen Theologie, die das Neue Testament und die
nachfolgende kirchliche Tradition stets als wesentliche
Bezugspunkte verstanden hat, sich jedoch verpflichtet fiihlte,
ihre Wahrheitsinhalte kontinuierlich in den Begriffen
(Konzepten, Bildern, Sprachen...) der sich entwickelnden
Kultur neu zu interpretieren.

Uber die geringe Beachtung der analogen oder

symbolischen Bedeutung

der theologischen Sprache

Ein letzter wichtiger Punkt, der Probleme aufwirft, ist die
geringe Beachtung der stets nur analogen oder symbolischen
Bedeutung der theologischen Sprache in der Argumentation der
Post-Theisten, da wir iiber das Geheimnis Gottes nicht anders
sprechen konnen. Diese Beachtung ist in der gesamten
christlichen theologischen und mystischen Tradition sehr
prasent, sowohl was die Sprache der Bibel als auch die der
spdteren theologischen Ausarbeitung betrifft.

, sowohl was die biblische Sprache als auch die spétere
theologische Ausarbeitung betrifft.

Wenn man diese Tragweite vergisst, ebenso wie die
aktuellere Frage nach den literarischen Gattungen, in denen sich
die biblische Sprache ausdriickt, 1duft man unweigerlich
Gefahr, die biblisch-theologische Sprache auf reinen
»Anthropomorphismus” (wie es beispielsweise die Post-
Theisten den Theisten vorwerfen, wenn sie von Gott als Person
sprechen) oder sogar auf , Kosmomorphismus” (wie es die
Theisten tun konnten, wenn die Post-Theisten von Gott als
Energie oder kosmischer Leere sprechen).

Die theologische Sprache, die sich des ,,Geheimnisses
Gottes” bewusst ist, hat nicht den Anspruch, das Géttliche zu
definieren oder in ihren Formulierungen zu erschépfen, und
kann diesen Anspruch auch nicht haben. Aber mit Hilfe von
Analogien, Symbolen, Metaphern und mythisch-symbolischen
Erzdhlungen will sie auf die Offenbarung Gottes reagieren, die
man erfahren hat, indem sie versucht, die Richtung
anzugeben, in die man schauen soll, und von anderen falschen
Richtungen abzulenken.

Zum Beispiel, indem er in Richtung Liebe und nicht Hass,
Vergebung und nicht Rache, Freiheit und Erkenntnis und nicht
Notwendigkeit und Blindheit weist.

Vgl beispielsweise die Zitate aus I Kor 15,28 (GAMBERIN, Detis
duepuntozero, 24): ,,Gott ist alles in allem” (tatsdchlich sagt der Text, dass er es am
Ende sein wird); aus Apg 17,28, Paulus auf dem Areopag: ,,Gott ist der, in dem
wir leben, uns bewegen und unser Dasein haben” (wie es dort iibersetzt wird,
48); aus Joh 10,30: ,,Ich und der Vater sind eins* usw. ** Fiir den Panentheismus
wird vor allem auf den Theologen K. MULLER verwiesen, von dem unter
anderem sein jiingstes Werk Gott jenseits von Gott. Plidoyer fiir einen kritischen
Panentheismus, Aschendorff, Miinster, zitiert wird.

2021.

26

GAMBERINI, ,,Verso un’altra forma di cristianesimo” (Auf dem Weg zu einer
anderen Form des Christentums), in ARRE-
Gl, BUSSO, RESS, VIGIL, Quale Dio, quale cristianesimo, 139.

“Die thomistische Definition Gottes als ,, ipsum esse per se subsistens”
wurde kritisiert, weil sie zu einer einheitlichen und univokalen Sichtweise des
Seins fithren wiirde, die neoplatonischen Ursprungs ist, bereits von Aristoteles
angefochten wurde und mit der Idee der Schopfung von Wesen, die sich von
Gott unterscheiden, unvereinbar wire (vgl. die Kritik von E. Berti zu diesem
Thema; zum Beispiel
E. BERTI, ,,Aristotelismus und Neoplatonismus in der thomistischen Lehre von
Gott als ,Esse ipsum‘, in ID., Studi aristotelici, Japadre, L’Aquila 1975, und
mehrfach danach). Meiner Meinung nach wurde Thomas jedoch zu Recht
gegen diese Kritik verteidigt, da er eine klare analogische Vorstellung vom
Sein hat, die es ihm ermdglicht, die Unterscheidung zwischen dem Sein Gottes
und dem der Geschopfe aufrechtzuerhalten. Berti selbst hitte dies schlieBlich
auch in Bezug auf die Uberlegungen thomistischer Gelehrter wie S.L. BROCK,
,,Lipsum esse € platonismo?”, in Ip. (Hrsg.), Tommaso d’Aquino e I’oggetto della
metafisica, Armando, Rom 2004. Vgl. hierzu V. possenTl, Il dibattito
sull’auto on (esse ipsum) e la terza navigazione”, in F. ToTARO (Hrsg.), Enrico
Berti. Una preziosa eredita, Monografieheft von Humanitas 78(2023) 1, 60-68, wo
unter anderem dieses klare Zitat aus De potentia, q. 7, a. 2, ad 4m
wiedergegeben wird: ,, Esse divinum, quod est eius substantia, non est esse
commune, sed est esse distinctum a quolibet alio esse. Unde per ipsum suum esse
Deus differt a quolibet alio esse”. Was die Tatsache betrifft, dass die Geschopfe
zum Wesen Gottes gehoren, da sie seit jeher in Gott sind, unterscheidet Thomas
zwei Arten des Seins in Gott: insofern, als er sie in ihrem eigenen Sein bewahrt,
und insofern, als Gott sie kennt, d. h. als seine Ideen. Im ersten Fall
unterscheiden sich die Geschopfe vom Schopfer und gehéren nicht zu seinem
Wesen; im zweiten Fall, insofern sie in der Schopfungskraft und in den Ideen
enthalten sind

AKTUELLES 10/2024

ILREGNO

gottlich;, sie sind i Gott wic seiil wesen selbst. Vgl De polentia, q. 3. a.10, ad
24m: ,,Ad vicesimumquartum dicendum, quod creatura dici-tur esse in Deo
dupliciter. In einer Weise, wie es in der leitenden und erhaltenden Ursache des
Geschopfes ist; und so wird vorausgesetzt, dass das Geschopf vom Schopfer insofern
unterschieden ist, als das Geschopf von Gott gesagt wird. Denn es wird nicht
verstanden, dass das Geschopf in seinem Sein erhalten bleibt, aufer insofern es
bereits in seiner eigenen Natur ist, insofern es vom Sein des Geschopfes von
Gott unterschieden wird. Unde creatura hoc modo in Deo existens non est creatrix
essentia. Alio modo dicitur creatura esse in Deo sicut in virtute causae agentis, vel
sicut in cognoscente; et sic creatura in Deo est ipsa essentia divina, si-cut dicitur
loannis I, 3: quod factum est in ipso vita erat». In dhnlicher Weise driickt sich P.
SEQUERI in modernen Begriffen aus, /I grembo di Dio, Citta Nuova, Rom
2023, 58: ,Der Schopfungsakt ist nichts anderes als die schopferische
Eigenschaft ~ Gottes,  unterscheidet  sich  jedoch  von  seiner
»Selbstgeniigsamkeit®, gerade weil er eine ,,Hinzufligung* darstellt, die nur in
Bezug auf die tatsichliche AuBerlichkeit der weltlichen Differenz gedacht
werden kann (auch wenn sie nicht mit ihr {ibereinstimmt).“ Was den hier
erwihnten Begriff der ,,Hinzufiigung” betrifft, so wird in einer Fu3note auf E.
GUGLIELMINETTI, La commozione del bene. Una teoria dell’aggiungere, Jaca
Book, Mailand 2011, verwiesen.

% In diesem Zusammenhang lisst sich feststellen, dass es in der klassischen
theistischen Position, wie der von Thomas von Aquin, sicherlich kein Vorher
und Nachher in Gott gibt. Das bedeutet jedoch nicht, dass sein Handeln in Gott
notwendig ist. Auch eine ewige Handlung kann eine freie Handlung sein. Die
Entscheidung zu erschaffen ist in Gott eine freie ewige Handlung, aber ihre
Auswirkungen zeigen sich in der Zeit, wie wir feststellen konnen. Es sei denn,
man denkt wie Emanuele Severino, dass auch die gesamte Entwicklung der
Welt eine Gesamtheit von Ewigkeiten ist. Thomas stellt prazise fest, dass die
Schépfung, auch wenn sie von Ewigkeit her besteht, nicht notwendig ist: vgl. z.
B. SThi, q. 19, a.3, ad 1m: ,, Ad primum ergo dicendum quod ex hoc quod Deus ab
aeterno vult aliquid, non sequitur quod necesse est eum illud velle”.

# In Anlehnung an diese Sprache ein Zitat aus LE-

NAERS, Christen im 21. Jahrhundert?, 50.

0 Auf diese ,.Klirung” hat sehr gut hingewiesen
P. SEQuEry, Il Dio affidabile. Saggio di teologia fondamentale, Queri-niana,
Brescia 1996.

3! Der Begriff , getrennt” im biblischen Wortschatz (wie gadosh, heilig, d. h. von
jeder anderen Realitét getrennt) erkennt zwar einerseits

332



usw. Wohl wissend, dass Gott all diese Eigenschaften nicht in
der uns bekannten menschlichen Weise und in menschlichen
Grenzen besitzt, sondern auf eine herausragende,
unvergleichliche und fiir uns unbegreifliche Weise.

So sollte beispielsweise im symboltrachtigen Fall der
Personlichkeit Gottes, die von den meisten Post-Theisten des
personalistischen Theismus” angefochten wird, ist daran zu
erinnern, dass der traditionelle Theismus, indem er sie Gott in
analoger Form zuschrieb, Gott weder auf ein einfaches Wesen
unter den Wesen reduzierte, wenn auch ein vollkommenes,
noch ihm die Personlichkeit mit all den Einschrankungen und
Funktionsweisen der menschlichen Intelligenz und Freiheit
zuschrieb. Vielmehr wollte er ihm analog und in herausragender
Weise die hochste menschliche Vollkommenheit zuschreiben,
die die Grundlage der Freiheit und der dialogischen
Beziehung bildet, die nur zwischen Personen (zwischen einem
Ich und einem Du, wie Martin Buber sagte) und nicht
zwischen unpersonlichen Wesen oder zwischen Personen und
unpersonlichen Wesen (zwischen einem Ich und einem Es, in
der Terminologie von Buber) moglich ist.

Thomas von Aquin, der bedeutendste Vertreter des
klassischen personalistischen Theismus, war sich dessen
bewusst, als er auf die Einwande antwortete, die schon damals
gegen die Zuschreibung des ,Namens® ,Person an Gott
erhoben wurden: ,, Respondeo dicendum quod persona significat
id quod est perfectissimum in tota natura. Unde, cum omne illud
quod est per-

fectionis, Deo sit attribuendum, eo quod eius essentia con-tinet in se
omnem perfectionem, conveniens est ut hoc no-mem persona de
Deo dicatur. Nicht jedoch in derselben Weise, wie es von den
Geschdpfen gesagt wird, sondern in einer erhabeneren Weise,
ebenso wie andere Namen, die wir den Geschdopfen geben, Gott
zugeschrieben werden” (STh 1, q. 29, a. 3).

Wir sind uns bewusst, dass wir nur an der Oberfliche der
komplexen philosophischen und theologischen Probleme gekratzt
haben, die der Post-Theismus sowohl in methodischer als auch
in inhaltlicher Hinsicht mit sich bringt. Wir haben dennoch
versucht, die wichtigsten davon herauszuarbeiten, mit den
kritischen Vorbehalten, die die post-theistischen Positionen bei
uns hervorgerufen haben.

Auch wir sind von der Notwendigkeit eines Umdenkens oder
besser gesagt einer Neuinterpretation des christlichen Glaubens
im aktuellen modernen und postmodernen Kontext iiberzeugt.

Es scheint uns jedoch, dass der von den Post-Theisten
eingeschlagene Weg, wenn auch mit den besten Absichten, die
Gefahr birgt, die Kernpunkte jener christlichen Wahrheit, die
sie wiederbeleben wollen, zu verfialschen: Transzendenz und
Personlichkeit Gottes, Schopfung, Offenbarung, Inkarnation,
Erlosung, Auferstehung, Dreifaltigkeit, Eschatologie... Auch
aufgrund der Grenzen des von uns aufgezeigten
philosophisch-theologischen Ansatzes.

Giovanni Ferretti *

Er erkennt die unergriindliche Andersartigkeit und Transzendenz, bezeugt aber
andererseits die licbevolle Nihe, wie sie demjenigen eigen ist, der sich in seiner
Hingabe an den Anderen in einer freien und unentgeltlichen, treuen und
barmherzigen Beziechung bekannt und wiedererkannt macht.

2 Vgl. E. kaNt, Kritik der reinen Vernunfi, im Abschnitt der
Transzendentalen Dialektik mit dem Titel ,Kritik jeder auf spekulativen
Grundsitzen der Vernunft beruhenden Theologie” (ital. Ubersetzung von G. Colli,
Einau-di, Turin 1957, 649f). Aber auch beispiclsweise in Vorlesungen tiber
Religionsphilosophie, ital. Ubersetzung von C. Esposito, Bibliopolis, Neapel
1988, 110-112).

Vgl emeut Thomas, der in STh 1, q. 8 (De existentia dei in re-bus)
behauptet, dass Gott ,, innerlich” in allen Dingen ist (a. 1) und tiberall ,, secundum
se totum” (a. 4). Das bedeutet nicht, dass er in ithnen enthalten ist, wie es bei Kérpern
der Fall ist. Die geistigen Realititen, so bemerkt Thomas, enthalten ndmlich
das, worin sie sind, wie die Seele den Korper. Daher kann man in gewisser
Analogie sagen, dass ,,Deus est in rebus sicut continens res” (a. 1, ad 2m).
Dies hat jedoch nichts mit jenem Pantheismus zu tun, nach dem die Welt
innerlich und wesentlich in Gott ist und Gott folglich im Universum wird.

3 Unter den vielen Beispielen, die man fiir diese bestiindige christlich-
theistische Tradition der engen Verbindung von Transzendenz und Immanenz,
die Gott charakterisiert, anfithren konnte, beschranke ich mich darauf, Paulus
zu zitieren: ,,Ein einziger Gott und Vater aller, der iiber allen steht, durch alle
wirkt und in allen gegenwirtig ist* (Eph 4,6); Augustinus, fiir den Gott
., intimior intimo meo et superior summo meo” (Conf. 3, 6, 11); Pascal sagt: ,,Das
Gliick liegt weder in uns noch auflerhalb von uns; es liegt in Gott, sowohl
auBerhalb als auch innerhalb von uns” (Pensieri, Paoline, Cinisello Balsamo
[MI] 1987, Nr. 465).

3 Vgl. die ,,Widerrufung” von KARL BARTH in seiner beriihmten
Vorlesung Die Menschlichkeit Gottes von 1956, in der er behauptet, dass die
,,Gottlichkeit” Gottes, d. h. seine absolute Transzendenz als fotaliter aliter
(vollig anders), seine ,,Menschlichkeit” einschlieBt, d. h. seine Freiheit, nicht
nur das Andere von sich selbst zu erschaffen, sondern auch die menschliche
Natur anzunehmen, um in Jesus von Nazareth zum Partner des Menschen zu
werden (vgl. K. BARTH, Die Menschlichkeit Gottes, ital. Ubersetzung von S.
MERLO, Claudiana, Turin > 2021).

* Dies wird insbesondere vom spanischen Theologen A. TORRES QUEIRUGA
vertreten, beispielsweise in seinem Werk Oltre il cristianesimo pre-

I LREGNO— AKTUELLES 10/2024

moderno, Elledici, Leumann (TO) 2013 (spanisches Original von 2000), ohne
damit die Transzendenz Gottes, die Schopfung aus Liebe und somit in Freiheit und
die Originalitdt der Inkarnation Gottes in Jesus von Nazareth in irgendeiner
Weise in Frage zu stellen.

7 Es giibe viel zu diskutieren dariiber, wie Posttheisten die Entstehung des
,, Theismus” im Gegensatz zur vermeintlich vorherrschenden naturalistischen
und matriarchalischen Religiositit beschreiben. Ist der Theismus tatséchlich
historisch gesehen im Ubergang vom nomadischen Paliolithikum zum
sesshaften neolithischen Agrarzeitalter entstanden? War die Invasion der Kurgan-
Zivilisation mit ihren méannlichen Gottern und Kriegern wirklich entscheidend?
Und vor allem: Ist der Theismus, da er zu einem bestimmten Zeitpunkt in der
Geschichte der Menschheit entstanden sein soll, aus theoretischer Sicht — wie sie
folgern — eine reine Erfindung des Menschen? Konnte er nicht, wie die Theisten
glauben, das Ergebnis einer hoheren Intelligenz und/oder Offenbarung der
gottlichen Wahrheit sein?

¥ Fiir eine vertiefte philosophisch-theologische Analyse der Kategorie
,,Bund”, die als Prinzip der Metaphysik in ihrer Beziehung zu Differenz und
Freiheit erhoben wurde, siche P. CAPELLE-DUMONT, Le principe alliance. Tome
1. Phénomeénologie de I’alliance, Hermann, Paris 2021.

* Zum Begriff der Offenbarung, den die christliche Theologie seit langem
nicht mehr als wundersame Mitteilung von Aussagen versteht, die blind zu
glauben sind — wie es die Posttheisten im Allgemeinen denken, um ihn zu kritisieren —,
sondern als Ereignis der Offhung fiir die Wahrheit, die von Gott kommt und die der
Mensch im Glauben annimmt, indem er sie in seine eigene analoge und symbolische
Sprache tibersetzt, vgl. die aufschlussreichen Texte von A. TORRES QUEIRUGA, La rive-
lazione di Dio nella realizzazione dell uomo, Borla, Rom 1991 (der den Charakter der
Jhistorischen Méeutik” hervorhebt) und von J.-L. MARION, Da al-trove, la rivelazione.
Contributo a una storia critica e a un concetto feno-menico di rivelazione,
Inschibboleth, Rom 2022 (der den Charakter eines Phanomens hervorhebt, das sich
nicht auf die immanente Ebene der menschlichen Subjektivitit reduzieren lasst).

# 7Zu der aufschlussreichen Bedeutung der mythisch-symbolischen
Erzéhlung sind die Beobachtungen von L. PAREYSON, ,,Filosofia ed esperienza
religiosa” (Philosophie und religiose Erfahrung), in Annuario filosofico 1(1985), 19-
27, sehr aufschlussreich; jetzt in D., Ontologia della liberta (Ontologie der
Freiheit), Einaudi, Turin 1995, 104-106.

* Diese Studie von Don Giovanni Ferretti wird auch in der vierteljéhrlich
erscheinenden Zeitschrift Filosofia e teologia (Philosophie und Theologie) in der
dritten und letzten Ausgabe des Jahres 2024 verdffentlicht werden.

333



