
S
Studie des Monats

Postchristentum

Die Herausforderung
des Post-Theismus

Formen des Christentums nach dem Christentum. 
Oder auch ein postchristliches Christentum.
Eine tendenziell ethische Interpretation des 
Christentums, das Göttliche als tiefe, wenn nicht sogar 
ausschließliche Dimension des Menschlichen. Die 
verschiedenen Optionen des Post-Theismus, die 
mittlerweile auch in Italien verbreitet sind, werden uns 
vom Philosophen und Theologen Giovanni Ferretti mit 
einer präzisen Untersuchung vorgestellt, die darauf 
achtet, die Unterschiede zwischen ihnen und die 
gemeinsamen Aspekte herauszuarbeiten. Angesichts der 
Notwendigkeit einer tiefgreifenden Neuinterpretation 
des Christentums im aktuellen historischen Kontext, der 
von den Veränderungen der Moderne und Postmoderne 
geprägt ist, erscheint der vom Post-Theismus 
beschriebene Horizont jedoch als äußerst problematisch.
Die Gefahr besteht laut Ferretti darin, das 
Christentum seiner wesentlichen Merkmale zu 
berauben und die Kernpunkte der christlichen 
Wahrheit zu verfälschen: Transzendenz und 
Persönlichkeit Gottes,
Schöpfung, Offenbarung und Inkarnation, Eschatologie 
und Auferstehung. Eine drängende Herausforderung 
angesichts
des kulturellen Zusammenbruchs in der katholischen 
Kirche und im christlichen Leben.

I L R E G N O - A T T U A L I T À 1 0 / 2 0 2 4 321

Jo
sh

ua
 E

ar
le



I Der Post-Theismus in Italien entstand vor allem als eine
„Importphänomen“ durch eine Reihe von 
Übersetzungen von Texten ausländischer Autoren, 
deren Thesen die Herausgeber teilen. Zu letzteren zählen 
der katholische Priester Ferdinando Sudati und die 
Redakteurin von Adista Claudia Fanti; zu den Verlagen 
gehören Massari (Bolsena, VT),

vor allem für die Bücher von John Shelby Spong, und Gabrielli (San 
Pietro in Cariano, VR), vor allem für die Ausgabe der vier 
Bände der Reihe „Oltre le religioni“ (Jenseits der Religionen), die 
sich offen zum Post-Theismus bekennen und in denen die 
wichtigsten Vertreter des internationalen christlichen Post-
Theismus vertreten sind. 1

Der Verlag Gabrielli veröffentlichte außerdem die ersten 
Bücher oder Essaysammlungen italienischer Autoren, die der 
Bewegung angehörten oder mit ihr sympathisierten, wie Paolo 
Scquizzato, Gilberto Squizzato, Paolo Zambaldi, Paolo 
Gamberini, Bruno Mori, Franco Barbero, Federico Battistutta 
und andere.2

Zu den ersten Merkmalen dieses Phänomens würde ich 
zählen, dass es sich um eine „echte Bewegung” handelt und nicht 
nur um die Position eines Autors, wie im Fall des „Ana-Theismus” 
von Richard Kearney;3  und eine theologisch-pastorale Bewegung, 
die sich im „katholischen Bereich“ verbreitet hat; dies ist eine 
bedeutende Neuerung, auch wenn sie sich weitgehend an 
protestantischen Autoren wie dem emeritierten Bischof der 
Episkopalkirche John Shelby Spong und mit diesen an den 
Autoren der radikalen Theologie vom Tod Gottes und noch davor 
an die Entmythologisierung, wie sie von Rudolf Bultmann 
vorgeschlagen wurde, an das nicht-religiöse Christentum von 
Dietrich Bonhoeffer oder sogar an einen Philosophen wie 
Baruch Spinoza.

Und was den konstruktiven Aspekt betrifft, so denke ich an 
Denker der mystischen Tradition, insbesondere Meister Eckhart, 
und an einen katholischen Wissenschaftler und Theologen wie 
Teilhard de Chardin.

Das Entstehungsdatum dieser katholischen Bewegung 
wurde ebenfalls ermittelt, wie es der Theologe José María Vigil 
im ersten Band der gleichnamigen Reihe Oltre le religioni (Jenseits 
der Religionen) angibt.4  Sie geht auf einen Vorschlag der 
Internationalen Theologischen Kommission der Ökumenischen 
Vereinigung der Theologen und Theologinnen der Dritten Welt 
(EAT-WOT) zurück, der unter dem Titel „postreligiöses 
Paradigma” lanciert wurde. Dieser Vorschlag wurde erstmals auf 
dem IV. Internationalen Symposium für Theologie und 
Religionswissenschaften mit dem Titel „Religion und Kultur: 
Erinnerungen und Perspektiven” diskutiert, das vom 12. bis 14. 
September 2011 von der Päpstlichen Katholischen Universität 
von Minas Gerais in Belo Horizonte organisiert wurde. 5

In Lateinamerika wurde der Vorschlag dann diskutiert und 
von unzähligen Basisgruppen als Studienmaterial für eine 
„notwendige neue Phase der Befreiungstheologie” übernommen. 
Für eine echte soziale Befreiung christlicher Prägung wäre es 
nämlich unerlässlich, das Volk von der mythischen Religiosität 
zu befreien, die noch immer die katholische Religion und generell 
die Religionen im Allgemeinen durchdringt; eine Religiosität, die 
sich passiv auf außergewöhnliche Eingriffe eines Gottes verlässt, 
der als allmächtiger Herr verstanden wird, der von der Welt 
getrennt ist und nach Belieben auf Gebete und Kultakte hin 
eingreifen kann. Ein mythischer Glaube, der verhindern 
würde...

ein aktives Engagement im Prozess der Befreiung, der der 
Geschichte innewohnt. 6

Einige Jahre später wurde der Vorschlag auf Initiative von 
José María Vigil wieder aufgegriffen, wobei Personen aus 
verschiedenen Kontinenten einbezogen wurden, die sich damit 
einverstanden zeigten oder ihrerseits ähnliche theologische 
Vorschläge gemacht hatten, wie insbesondere John Shelby Spong 
(mit seiner post-theistischen Neuinterpretation des Christentums) 
und Roger Lenaers (mit seinem Engagement für eine 
Neuinterpretation des Christentums in nicht-religiösen 
Begriffen).

Das Ergebnis der Diskussion zwischen diesen Autoren wurde in 
der Zeitschrift Horizonte 13(2015) 37 im „Dossiê: Paradigma Pós-
Religional” veröffentlicht. Daraus stammen die Kapitel des Buches 
der Autoren J.S. Spong, M.L. Vigil, R. Lenaers, J.M. Vigil, Oltre le 
religioni (Jenseits der Religionen), oben erwähnt als erster Band 
der Reihe
„Oltre le religioni” (Jenseits der Religionen) des Verlags Gabrielli. 7

ALLGEMEINE THEORETISCHE 
MERKMALE

Angesichts des magmatischen Charakters der Bewegung 
ist es nicht verwunderlich, dass es unterschiedliche 
theologische Positionen und Sensibilitäten gibt, sowohl 
hinsichtlich der Definition des Theismus, den man aufgeben 
möchte, als auch hinsichtlich der Alternativen, die man zum 
Theismus vorschlagen möchte, mit der entsprechenden 
Neuinterpretation des Christentums in einem post-theistischen 
Sinne. Auf den ersten Blick lassen sich meiner Meinung nach 
zwei theologische Formen des Post-Theismus unterscheiden, 
eine gemäßigtere und eine radikalere, die natürlich auch die 
erste umfasst.

Beiden gemeinsam ist die Kritik an der Vorstellung von 
Gott als einem von der Welt getrennten höchsten Wesen, „das 
hoch oben im Himmel lebt“, von außen in die Ereignisse der 
Welt eingreift, mit übernatürlichen oder wundersamen 
Handlungen, die über die Naturgesetze hinausgehen, Gesetze 
ethischen und religiösen Verhaltens auferlegt, diejenigen 
belohnt, die sie befolgen, die Guten, und diejenigen bestraft, die sie 
nicht befolgen, die Bösen; der auf Gebete und Opfer reagiert, 
indem er seine Gunst schenkt usw. Diese Vorstellung wird mit 
dem klassischen Theismus identifiziert und soll die Grundlage 
der Religion bilden, wie sie sich historisch seit der agrarischen 
Neolithikum-Periode entwickelt hat.

Eine Erfindung des Menschen, die die vorherige 
Religiosität der Altsteinzeit verdrängt hätte, die naturverbunden 
und matriarchalisch war, die die Natur und ihre 
Lebensenergien als heilig betrachtete und sich in tiefer 
Symbiose mit ihr fühlte. Diese neue theistische Vorstellung 
wäre sowohl von Israel als auch vom Christentum 
übernommen worden. Sie durchdringt die Erzählungen der 
hebräischen Bibel ebenso wie die des Neuen Testaments und 
folglich die gesamte christliche Dogmatik.

Die abgeschwächte Form des Post-Theismus scheint die 
Unterscheidung zwischen Gott und Welt und damit eine 
gewisse Transzendenz oder Andersartigkeit Gottes gegenüber 
der Welt beizubehalten, wenn auch ausgedrückt in Begriffen 
wie „Tiefe”, „letzter Sinn”, „tiefe Dimension” oder 
ähnlichen, die oft nicht ganz eindeutig sind. Und in gewisser 
Weise scheint sie auch die Person-

I L R E G N O – AKTUELLES 10/2024 322
( M.L.Vigil = María LÓPEZ VIGIL 

J.M.Vigil = José María VIGIL )

St
ud

ie
 d

es
 M

on
ats



Gottes Güte, die Schöpfung und das freie Handeln Gottes, 
wenn auch immanent im Lauf der Welt.

Die radikale oder extreme Form des Post-Theismus scheint 
hingegen jede Art von Transzendenz, Andersartigkeit oder 
Unterscheidung Gottes von der Welt und folglich auch seine 
Persönlichkeit und sein freies Handeln gegenüber der Welt zu 
leugnen; somit auch die Schöpfung, die vorsehungsvolle Führung 
des Weltgeschehens, bis hin zur Leugnung eines Eschaton 
jenseits der Raum-Zeit-Geschichte.

Als Alternative schlägt sie eine „kosmische Religiosität“ 
vor, die Gott als „Ur-Energie“ versteht, die „unendliche Majestät 
des Universums“ verehrt und voller Ehrfurcht und Staunen vor dem 
„Geheimnis der Welt“ steht. Eine Form des „kosmischen 
Monismus“, die sich der östlichen religiösen Tradition, 
insbesondere dem Buddhismus, sowie der westlichen 
mystischen Tradition à la Meister Eckhart oder auch der 
Philosophie Spinozas annähert, wo Gott als die einzige, ewige und 
notwendige Substanz verstanden wird, die weder persönlich 
noch frei ist. 8

Beiden Positionen gemeinsam ist die Überzeugung, dass 
der Theismus im Bewusstsein des modernen Menschen 
aufgrund der Fortschritte der Wissenschaft mit ihrer neuen 
Sichtweise des Universums (astronomische Entdeckungen, 
Evolution, Psychoanalyse, Quantenphysik, Relativitätstheorie, 
Neurowissenschaften, neue Kosmologie usw.) und ihrer 
fortschreitenden Erklärung der Naturphänomene endgültig 
„gestorben” ist.

Dieser Diagnose zufolge sei es vor allem die moderne 
Wissenschaft, die die fortschreitende Entfremdung des 
modernen Menschen von der Religion im Allgemeinen und vom 
Christentum im Besonderen verursacht habe, da diese als mit 
dem mittlerweile wissenschaftlich unhaltbaren Theismus 
solidarisch angesehen würden; und die parallele Verbreitung 
des Atheismus, verstanden als einfache Ablehnung dieses 
Theismus und daher als dessen Spiegelbild (wie vom 
Anatheismus von Kearney behauptet).

Mit der Krise des Theismus würde folglich eine 
Reduzierung aller Wunderberichte des Alten und Neuen 
Testaments auf mythische, rein menschliche Konstrukte 
einhergehen. Da diese die Grundlage der christlichen 
Dogmatik bilden, wären auch deren grundlegende Aussagen 
reine mythische Erfindungen, die heute völlig unglaubwürdig 
sind. Dazu gehören beispielsweise die Lehre von der 
Schöpfung, vom Sündenfall, von der Erlösung durch die 
Menschwerdung Gottes in Jesus (die Erzählung von der 
jungfräulichen Empfängnis Marias ist natürlich völlig mythisch), 
das Opfer am Kreuz, die Auferstehung, die Himmelfahrt, die 
Dreifaltigkeit usw.

Aus dieser Diagnose und der Überzeugung, dass das Ende 
der theistischen Religion (die als reines historisches Konstrukt 
betrachtet wird) nicht das Ende der Spiritualität (die für den 
Menschen hingegen essenziell ist) bedeutet, ergibt sich die 
theologisch-pastorale Absicht der Bewegung: das Christentum 
von seiner mythisch-theistischen Hülle zu befreien, um sein 
Wesen in post-theistischen Begriffen auszudrücken: Der einzige 
Weg, um seine Zukunft in der Moderne zu sichern und seinen 
wesentlichen Kern zu nutzen, der auch heute noch einen 
wichtigen Beitrag zur menschlichen Reifung leisten kann.

Bei dieser imposanten „Entmystifizierungsaktion” fühlt 
man sich sowohl durch die Ergebnisse der 
Religionswissenschaften bestätigt und autorisiert, die den 
historischen Ursprung und damit – wie man daraus schließen 
kann – die einfache menschliche Erfindung der theistischen 
Religion als archaischen Versuch, den Naturphänomenen, 
deren tatsächliche Ursachen unbekannt waren, einen Sinn zu 
geben, belegt hätten, sowie durch die Ergebnisse der historisch-
kritischen Wissenschaften, die auf die Bibel, das Alte 
Testament und auch das Neue Testament angewendet wurden 
und die die Nicht-Historizität aller darin erzählten 
Wunderberichte und damit den mythischen Charakter aller 
Elemente der christlichen Dogmatik als menschliche 
Konstrukte bestätigt hätten. Daraus ergab sich das Bestreben, 
zu der ursprünglichen Erfahrung der Jünger mit Christus 
zurückzukehren, in der das Wesen der ursprünglichen 
christlichen Botschaft zu finden sei.

Positiv ist der Vorschlag, herauszufinden, welche 
menschliche Erfahrung diese mittlerweile überholten 
mythischen Konstruktionen vermitteln wollten – eine Form der 
Interpretation der Bedeutung des christlichen Mythos im 
Einklang mit der modernen Mentalität und der universellen 
spirituellen Erfahrung des Menschen – bis hin zum Vorschlag, 
die gesamte sogenannte „heilige Geschichte”, wie sie in den 
biblischen Erzählungen beschrieben wird, beiseite zu lassen und 
sich an die allgemein zugängliche „neue heilige Geschichte” zu 
halten, nämlich die Erzählung der modernen kosmologischen 
und evolutionistischen Wissenschaft.

Für die erste Position, die Teil der gemilderten Form des 
christlichen Post-Theismus ist, möchte ich auf die Gedanken von 
Spong und Lenaers verweisen; für die zweite, die Teil der 
radikaleren Form ist, auf die Gedanken von María López Vigil. 
Anschließend werde ich einige Beispiele für andere Konzepte 
skizzieren, die mehr oder weniger zwischen den beiden 
Positionen schwanken. Bei der Beschreibung der 
verschiedenen Formen des Post-Theismus werden auch die 
wichtigsten Konzepte hervorgehoben, die dieses Phänomen 
charakterisieren und die mehr oder weniger ausgeprägt bei 
seinen Vertretern zu finden sind.

EINIGE TYPISCHE FORMEN UND KONZEPTE DES 
CHRISTLICHEN POST-THEISMUS

Spong und die „neue Reformation”
Der Kern des theologischen Denkens von John Shelby Spong 

(1931-2021, US-amerikanischer Bischof der Episkopalkirche), der 
sich ausdrücklich als post-theistisch bezeichnet, ist in den 12 
Thesen enthalten, die er 1998 den christlichen Kirchen als 
Aufruf zu einer „neuen Reformation” zur Diskussion vorgelegt 
hat. Er hat sie in seinem Essay „Die 12 Thesen. Appello a una 
nuova riforma” (Die12Thesen. Aufruf zu einer neuen 
Reformation).(9)  Diese Thesen sind die Zusammenfassung 
des im selben Jahr erschienenen Buches „Why Christianity Must 
Change or Die. A Bishop Speaks to Believers in Exil” (Warum 
das Christentum sich ändern muss oder sterben wird. Ein 
Bischof spricht zu Gläubigenim Exil) (HarperOne, New York 
1998).10

Die erste These erklärt den Theismus in ihrer Definition 
für tot und die Pflicht, eine neue Art und Weise zu finden, 
Gott zu begreifen und über ihn zu sprechen. Diese These ist 
entscheidend für die folgenden Thesen, die sich auf grundlegende 
Konzepte beziehen.

I L R E G N O - A T T U A L I T À T E  1 0 / 2 0 2 4 323



des traditionellen Christentums, von der Christologie bis zur 
Eschatologie.

„Der Theismus als Definition Gottes ist tot. Wir können 
Gott nicht mehr glaubwürdig als ein Wesen mit 
übernatürlichen Kräften wahrnehmen, das hoch oben im 
Himmel lebt und bereit ist, regelmäßig in die Geschichte der 
Menschheit einzugreifen, um seinen Willen zu vollbringen. 
Daher macht heute das meiste, was über Gott gesagt wird, 
keinen Sinn mehr. Wir müssen eine neue Art und Weise 
finden, Gott zu konzeptualisieren und über ihn zu sprechen“ 
(„Die 12 Thesen“, 71).

Daher rührt die Krise des christlichen Glaubens, in der 
wir leben, ausgedrückt in theistischen Begriffen. Es genügt 
hier, an die zweite These zur Christologie zu erinnern: „Da Gott 
nicht in theistischen Begriffen begriffen werden kann, macht 
es keinen Sinn, Jesus als „Inkarnation einer theistischen 
Gottheit” zu verstehen. Die traditionellen Konzepte der 
Christologie sind daher bankrott gegangen“ (ebenda, 81).

Spong seinerseits ist der positiven Ansicht, dass der Kern 
der christlichen Botschaft und des christlichen Glaubens in 
der „Erfahrung der Begegnung mit Gott in Jesus” durch die 
ersten Jünger zu finden ist (vgl. ebenda, 84). Die Zuschreibung 
übernatürlicher Kräfte an Jesus, die es ihm ermöglichen 
würden, „Wunder“ zu vollbringen, sowie die Erzählungen 
von der jungfräulichen Geburt, der Menschwerdung, der 
Auferstehung bis hin zur Vorstellung der Dreifaltigkeit seien 
hingegen spätere Konstrukte, mit denen man versucht habe, 
diese Erfahrung in den Begriffen des Theismus der damaligen 
religiösen Kultur auszudrücken. Heute könnte die ursprüngliche 
christliche Erfahrung jedoch anders, nämlich in post-
theistischen Begriffen, ausgedrückt werden. Zum Beispiel 
indem man sagt: „Vielleicht haben die Menschen in seinem 
Leben „die Quelle des Lebens”, in seiner Liebe „die Quelle der 
Liebe” und in seinem Sein „das Fundament des Seins” gesehen 
und erfahren. Vielleicht haben sie in ihm und von ihm den Ruf 
verspürt, in Fülle zu leben, großzügig zu lieben und all das zu 
sein, was jeder sein konnte” (ebenda, 84f).

Wenn man das Göttliche und das Menschliche nicht mehr 
als zwei getrennte Bereiche betrachtet, sondern als „eine 
fortlaufende Realität“, dann besteht der Weg zur Fülle und zum 
Göttlichen darin, „tief und vollständig menschlich zu werden“ 
(ebenda, 85), „über das Überlebensbedürfnis hinauszuwachsen 
und fähig zu sein, sich selbst in der Liebe zu anderen 
hinzugeben“ (ebenda).

Wie man sieht, handelt es sich um eine Interpretation des 
Wesens des Christentums in einer tendenziell ethischen 
Auslegung, ohne jedoch eine geheimnisvolle transzendente 
Quelle, die sich von der Welt unterscheidet, aber nicht 
dualistisch von ihr getrennt ist, vollständig auszuschließen. So 
behauptet er beispielsweise an anderer Stelle:
„Ich erlebe Gott als „Anderen”, als „Transzendenz”, als „Tiefe” 
und als den letzten Sinn des Lebens (...) Das Göttliche ist die 
tiefe Dimension des Menschlichen”.11

Roger Lenaers und sein nicht-religiöses 
Christentum
Roger Lenaers (1925–2021, belgischer Jesuitenpriester, 

später katholischer Pfarrer im österreichischen Tirol)12  ist der 
Ansicht, dass das

Christentum in seinem Wesen keine Religion, d. h. kein 
Theismus ist (Religion und Theismus sind für ihn und im 
Allgemeinen für Posttheisten dasselbe), sondern „die 
Gemeinschaft derer, die sich vom Glauben an Jesus von 
Nazareth leiten lassen, die in ihm die unsterbliche Offenbarung 
des absoluten Mysteriums erkennen oder, in vormodernen 
Worten, Jesus Christus als den ewigen Sohn Gottes 
anerkennen”.13

Folglich ist es seiner Meinung nach möglich, alle religiösen 
Elemente, mit denen dieser Glaube historisch behaftet war, wie 
Dogmen, Gesetze, Priester, Sakramente, heilige Bücher, 
Tempel, Gelübde und Gebete, aufzugeben und zu versuchen, 
ihn mit der Moderne in Einklang zu bringen. Dies ist seiner 
Meinung nach möglich, wenn das neue post-theistische Bild 
Gottes als das geheimnisvolle „Etwas”, das „hinter allen 
Dingen steht” und das Schlüsselelement der Religiosität ist, es 
schafft, „die beiden klassischen Elemente des christlichen 
Gottesbildes, nämlich das des Schöpfers und das des Vaters”, 
einzubeziehen („Sind Christentum und Moderne vereinbar?”, 
136).

Was die Schöpfung betrifft, so ist dies möglich, wenn man sie 
nicht als „Produktion” versteht, sondern als „Ausdruck der 
eigenen Innerlichkeit in der Materie” (ebenda, 135). Der 
Kosmos wäre dann als „Selbstausdruck eines sich langsam 
entwickelnden absoluten Geistes” zu verstehen, ohne 
Gegensatz zwischen „Gott” und Kosmos, sondern „nur mit 
Unterscheidung” (ebenda, 136), die unverzichtbar ist, um 
unsere Freiheit und unsere Autonomie nicht zu 
beeinträchtigen.

Was den Begriff „Vater“ betrifft, so würde er auf die 
Erfahrung Jesu mit der letzten Wirklichkeit als absolute Liebe 
zu ihm verweisen, also nicht wörtlich als sein Vater, sondern 
für ihn wie ein Vater, der ihn ermutigte, immer zu lieben. Und er 
fügt hinzu: „Diese absolute Liebe wohnt nicht im Himmel, 
sondern im Herzen von allem, was existiert, und treibt alle 
Dinge ständig zur Entwicklung an, indem sie die Menschen 
dazu drängt, menschlicher zu sein, mehr Liebe zu sein. Dieses 
Etwas ist daher ein absolutes „Du“, das zu uns „du“ sagt“ 
(ebenda, 137).

Im Übrigen ist eine tiefgreifende Neuformulierung des 
christlichen Glaubens in nicht mehr theistischen Begriffen 
erforderlich. Dies bedeutet, „den in Nicäa formulierten Glauben 
aufzugeben” (ebenda, 138), die Auferstehung der Körper für 
unmöglich zu erklären und die Auferstehung Christi und unsere 
eigene als „endgültigen Übergang zur absoluten Liebe” zu 
verstehen (ebenda, 142), die Bibel als ein Buch menschlicher 
Worte zu betrachten, mit denen die Autoren, ausgestattet mit 
mystischen Fähigkeiten, „versucht haben, ihre intensive 
Erfahrung des transzendenten Wunderbaren auszudrücken” 
(ebenda, 147) usw.

Abschließend fragt er sich: „Was bleibt vom 
tausendjährigen katholischen Monument übrig, wenn man den 
Theos aufgibt und ein gläubiger „Atheist” wird? Es besteht kein 
Zweifel: Es bleibt das Wesentliche. Und dieses Wesentliche 
ist nicht die Formulierung des Glaubensbekenntnisses, es ist 
kein Buch mit den unfehlbaren Worten Gottes, es sind nicht die 
zehn Gebote, es ist keine autokratische Hierarchie, es sind nicht 
die Sakramente und das Priestertum oder die Messe und die 
Rituale der Liturgie, es ist nicht das Bittgebet und auch nicht 
der Gehorsam gegenüber den Regeln der Kirche. Es ist das 
Bewusstsein des

I L R E G N O – AKTUELLES 10/2024 324

St
ud

io
 d

es
 M

on
ats



Die Tatsache, dass wir Teil eines Kosmos sind, der den kreativen 
Geist, der Liebe ist, in ständiger evolutionärer Bewegung zum 
Ausdruck bringt, zusammen mit dem Wunsch, uns von dieser 
Liebe bewegen zu lassen und Jesus zu folgen, den wir als 
jemanden kennen, der ewig lebt, weil er ganz von Liebe 
erfüllt ist» (ebenda, 156).

Eine Interpretation des Christentums, die von Lena-ers, die 
wir nicht nur als ethisch, sondern auch als „mystisch-kosmisch” 
zusammenfassen könnten.

José María Vigil und die kosmische Heilgeschichte
Viel radikaler ist die Position von José María Vigil 

(spanischer Claretinerpriester, eingebürgerter Nicaraguaner, 
Koordinator der EATWOT und führender Vertreter des 
sogenannten neuen postreligiösen oder posttheistischen 
Paradigmas), sowohl in seiner Kritik an der gesamten 
theistischen christlichen Religionsauffassung als auch in 
seinem Alternativvorschlag. Was den dekonstruktiven Aspekt 
betrifft, ist sein „militanter” Charakter hervorzuheben. Die 
verschiedenen theistischen Elemente des Christentums werden 
nicht diskret aufgegeben und in Vergessenheit geraten 
gelassen, sondern es geht darum, „sie zu benennen und zu 
bekämpfen, sowohl wegen ihrer Überholtheit als auch vor allem 
wegen ihres schädlichen Charakters”.14

Der alternative Vorschlag verzichtet vollständig auf 
jeglichen Bezug zu biblischen Erzählungen, die als mythisch 

angesehen werden, und vertraut stattdessen auf die einzige 
authentische Quelle der Wahrheit, auch was den Sinn des 

Lebens und die Förderung der menschlichen Tiefe betrifft, 
nämlich auf die Erzählung der Wissenschaft. Diese beiden Zitate 

mögen genügen: Das erste hat einen deutlich positivistischen 
Comte-Charakter: „Die Fragen nach dem Sinn unseres Lebens, 
die seit jeher ausschließlich von der Religion und später auch 
von philosophischen Spekulationen beherrscht wurden, haben 
ihren Platz gewechselt und werden heute im Laboratorium der 

Wissenschaft untersucht (...), die zum ersten Mal auch 
umfassend und weitgehend zufriedenstellend die Frage 

beantwortet, wer wir sind und woher wir kommen” 
(„Ricentrando il ruolo futuro della religione”, 169). Das zweite 
Zitat geht von der sich daraus ergebenden epistemologischen 
Revolution aus, die sich für die Theologie anbietet, nämlich der 

Ersetzung des Primats der Heiligen Schrift als Buch der 
Offenbarung Gottes durch den Primat des Buches der Natur, das 

nur die Wissenschaft richtig und universell interpretiert. Die 
Heilige Schrift wäre in der Tat nur ein einfacher „Kommentar” 
zum Buch der Natur, geschrieben von Menschen, die mit Hilfe 

ihrer Fantasie Mythen entwickelten, um in einer 
vorwissenschaftlichen Zeit der unbekannten Realität einen Sinn 

und eine Orientierung zu geben. So kommt man zu folgender 
Aussage über Evolution versus Schöpfung: „Die christlichen 

Kirchen (...) sind nicht in der Lage zu verstehen, dass die 
wahre „Erzählung”, die grundlegende, nicht die biblischen 
Mythen sind, sondern das, was uns die Wissenschaft zeigt, die 

neue kosmologische Geschichte, die neue wissenschaftliche 
Kosmosgeschichte. Unsere wahre heilige Geschichte ist die 

heilige Kosmosgeschichte, die Geburt des Kosmos, seine 13.730 
Millionen

ni Jahre der Entwicklung...".15

In dieser neuen heiligen Geschichte gibt es keinen Platz 
mehr für Theozentrismus, Christozentrismus und schon gar 
nicht für Ekklesiozentrismus, sondern nur noch für Oikozentrismus, 
der zum Schlüsselbegriff der neuen post-theistischen Religiosität 
wird.
„Es gibt keinen Raum – so heißt es – für eine andere 
„Zentrierung“ als die der Realität, der gesamten heiligen 
kosmischen Realität, deren Teil wir sind, zu der wir gehören, 
denn sie ist unser Oikos, unser großes Zuhause. Der einzige 
derzeit offenbar praktikable Zentristismus ist der 
Oikozentrismus“ („Non si tratta più di credere“, 59f).

Daher die Beschreibung der neuen oiko-zentrierten 
Spiritualität, die für den Post-Theismus vorgeschlagen wird: 
„Wir bewegen uns auf die Wiederentdeckung einer Spiritualität 
zu, die sich auf die Heiligkeit der kosmischen Realität, unseres 
heiligen Oikos, konzentriert und nicht mehr auf einen 
imaginären Himmel über den Wolken oder im ontischen 
Hintergrund der Metaphysik. Im religiösen Bereich werden 
wir daher versuchen, so zu leben, wie wir sind, als Erde, die zu 
denken, zu erkennen, zu verehren und sich als Gaia, als 
bewusster und heiliger Kosmos in Evolution, 
wiederzuentdecken vermag» (ebenda, 68).

Die post-theistische Leugnung eines von der Welt getrennten 
Gottes, der dualistisch außerhalb und über der Welt steht, würde 
daher nicht die Leugnung des „Geheimnisses der Welt” 
bedeuten, der
„Gottheit“ in diesem Universum. „Aus wissenschaftlicher 
Sicht“, so wird bemerkt, „gibt es weder ein „außerhalb“ noch ein 
„oberhalb“ des Kosmos, es gibt nichts und niemanden außerhalb 
des Kosmos. Das bedeutet nicht, das Geheimnis, die in diesem 
Universum vorhandene „Gottheit“ zu leugnen, sondern es 
bedeutet, dass man keine mythischen Kategorien verwenden 
sollte, um sich darauf zu beziehen“ (ebenda, 64).

Daher auch der Vorschlag einer liturgischen Feier, die sich 
nicht mehr auf die heilige Geschichte der Bibel bezieht, 
sondern auf die neue heilige Geschichte der Evolution des 
Kosmos, wie sie von der Wissenschaft entdeckt wurde, d. h. der 
Vorschlag einer echten Feier des „kosmischen Ostern”, in der
„die Erde und der Kosmos sich in uns selbst betrachten und 
feiern können”.16

In dem als Beispiel vorgeschlagenen Ablauf der Feier 
werden die Etappen der Entwicklung des Kosmos bis zum 

Menschen in kontemplativer und verehrender Haltung 
nachgezeichnet und mit dem Refrain begleitet: „Und das Große 

Mysterium ist da”, um den aufsteigenden Prozess von der 
Energie zur Materie und zum Leben zu beleben, bis im 

Menschen „die Erde beginnt, sich selbst zu sehen, zu fühlen, zu 
denken, sich im Menschen und in seiner Wissenschaft zu 

reflektieren” („Kosmisches Ostern”, 216). Abschließend in 
verehrender Haltung: „Das Große Geheimnis ist hier, auf der 

Erde und im Kosmos, die in uns sich ihrer selbst bewusst werden 
und das Geheimnis, das wir sind und das alles erfüllt, verehren, 
anbeten, berauscht und dankbar betrachten“ (ebenda, 219). Wir 
fragen uns, ob in dieser post-theistischen Position eine gewisse 
Transzendenz Gottes erhalten bleibt oder ob Gott mit der Welt, 

der heiligen Natur, identifiziert wird, wo die einzige 
Transzendenz das kontinuierliche Transzendieren des Kosmos 

ist? Die erklärte Absicht, die Religiosität der Altsteinzeit 
wiederzugewinnen, die sich auf die Sa- konzentriert, würde 

übrigens zur zweiten Alternative führen.

I L R E G N O – AKTUELLES 10/2024 325



Die Göttlichkeit der Natur, die Große Mutter, die uns zeugt 
und nährt, aus der wir kommen und zu der wir zurückkehren. 
Diese Religiosität, die seiner Meinung nach vor der Wende 
herrschte, die mit der Agrarrevolution in der Jungsteinzeit zur 
theistischen Religion führte. Eine Wende, die als schädlich für 
den Planeten und die Menschheit angesehen wird und von der 
man sich distanzieren muss, indem man „nach Hause 
zurückkehrt” nach
„dieses unnötige und bereits mehr als ausreichende lange 
Selbstverbannung”.17

Aufmerksamer in diesem Punkt sind andere Autoren dieser 
Bände, wie José Arregi (aus dem Baskenland, ehemaliger 
Franziskanerpriester und katholischer Theologe) und vor allem 
Leonardo Boff (führender katholischer Vertreter der 
Befreiungstheologie), auf die wir nun eingehen möchten.

José Arregi und die Unbestimmtheit der 
Alternative
José Arregi erklärt ausdrücklich seine Unsicherheit darüber, 

wie die Alternative zum Theismus zu verstehen und 
auszudrücken ist. Gegen den Theismus behauptet er, dass das, 
was wir
„Gott“ ist nicht die Erklärung der Welt, „sondern das 
Geheimnis der Welt, das unerklärliche Geheimnis der Schönheit 
und Liebe, in dem wir uns befinden, unser letztes Wesen und 
unsere höchste Berufung“.18

Um dieses einzigartige Geheimnis der Welt zu verstehen, 
hofft er auf eine Zusammenarbeit zwischen Wissenschaft und 
Mystik mit ihren jeweiligen Methoden: „Die Wissenschaft ist 
die Kunst, die Teile des Ganzen zu messen. Die Mystik ist die 
Kunst, das Ganze in jedem Teil zu betrachten” („Il credo dinanzi 
alla scienza”, 56). Was die Grenzen der Wissenschaft und ihre 
möglichen Beiträge zum mystischen Blickwinkel betrifft, so 
präzisiert er: „In Bezug auf diese letzte oder erste Realität, 
das Geheimnis der Welt, behaupten oder leugnen die 
Wissenschaften nichts, aber sie zwingen unserer Sprache 
einen gewissen Rahmen der Kohärenz und Vernünftigkeit 
auf, wenn wir etwas sagen wollen, das das Geheimnis nicht 
schmälert“ (ebenda, 65f.).

Was das Verhältnis zwischen Gott und Kosmos betrifft, 
wird – im Einklang mit dem gesamten Post-Theismus – der
„theistische Dualismus”, sondern auch der „pantheistische 
Monismus” oder der mit dogmatischem Positivismus 
verbundene Atheismus: „Gott oder die letzte Realität und die 
Welt”, so heißt es, „sind nicht zwei, aber auch nicht eins. Gott 
oder die Tiefe des Realen ist weder innerhalb noch außerhalb 
der Welt. Gott ist weder beschreibbar noch lokalisierbar” 
(ebenda, 66).

„Was ist Gott also“, fragt er sich, „jenseits seines 
theistisch-persönlichen Bildes und jenseits seiner bloßen 
atheistischen Verneinung, die mit dogmatischem Positivismus 
verbunden ist? Wir wissen es nicht: Uns bleiben nur 
unzureichende Bilder: Gott steht zur Welt wie das Ganze zur 
Summe der Teile, wie der Grund oder die Quelle aller Formen, 
das Sein der Wesen, die Kreativität des Universums (...) Die 
Gemeinschaft aller Wesen, (...) das Ich jedes Du und das Du 
jedes Ichs, (...) die universelle Information oder die Seele der 
Welt oder das Bewusstsein des Universums oder die 
Zärtlichkeit der Liebenden» (ebenda, 67).

Die Alternative zum „personalistischen Theismus“ bleibt 
daher unbestimmt oder von vielen Bildern und Namen geprägt. 
Dies scheint uns im Einklang mit der Tradition des mystischen 
Apophatismus zu stehen, die bei Post-Theisten häufig 
anzutreffen ist.

Leonardo Boff und die Ökospiritualität
Zweifellos scheint Leonardo Boff theologisch und 

philosophisch besser über die Beziehung zwischen Gott und 
Kosmos informiert zu sein, sodass ich ihn angesichts seiner klaren 
Behauptung der Unterscheidung und Transzendenz Gottes 
gegenüber der Welt nicht als Post-Theisten im engeren Sinne 
betrachten würde.

Trotz einiger terminologischer Unklarheiten, wie 
beispielsweise dem Titel seines Aufsatzes „Il Dio che sorge nel 

processo della cosmogenesi” (Der Gott, der im Prozess der 
Kosmogenese entsteht).19  Er unterscheidet nämlich klar 

zwischen dem, was die Wissenschaft feststellen kann, und dem, 
was die Philosophie und Theologie erreichen können, nämlich die 

von Liebe beseelte menschliche Intelligenz; eine Intelligenz, die 
auch der Wissenschaftler als Mensch über die Ergebnisse seiner 

streng wissenschaftlichen Methode hinaus und unabhängig davon 
einsetzen kann.

Die Wissenschaft weiß nämlich nichts und kann nichts 
darüber sagen, was vor dem Urknall und der von Astrophysikern als 
Hintergrund imaginierten „Grundenergie“ oder „schwangeren 
Leere“ existierte, aus der der Ursprungspunkt entstanden sein soll. 
Aber die finalistische Ordnung des kosmologischen Prozesses, 
der zur Entstehung des menschlichen Bewusstseins führt, weckt 
nach dem sogenannten „anthropischen Prinzip” nicht nur Staunen 
und tiefen Respekt, sondern „verweist auf eine höhere Ordnung: 
Das Bewusstsein und der Geist deuten auf ein höheres und 
transzendentes Bewusstsein hin” (ebenda, 110).

„Streng genommen“, so wird präzisiert, „gehört die 
Grundenergie zur gegenwärtigen Ordnung der Dinge. Aber sie 
verweist auf eine Realität, die noch geheimnisvoller und 
undurchschaubarer ist als die schwangere Leere, weit jenseits 
dessen, was wir uns vorstellen können. Diese schwangere 
Leere ist eine Metapher für diese ursprüngliche, wahrhaft 
geheimnisvolle und faszinierende Realität“ (ebenda, 112).

In der Praxis scheint uns, dass Boff das traditionelle 
Argument für die Existenz Gottes wieder aufgreift, das von der 

Ordnung und Zweckmäßigkeit der Natur ausgeht. Wenn nicht als 
wissenschaftlich stringenter Beweis, so doch zumindest als 

Argument mit einer Wahrheitskraft, die derjenigen ähnelt, die 
Kant den Beweisen für die Existenz Gottes zuschrieb: nämlich 

ausreichend zu sein, um in Bezug auf die ethische Praxis zu 
überzeugen.20Umso mehr, wie Boff behauptet, wenn zur Vernunft 
die Intelligenz des Herzens oder „die herzliche Vernunft”, wie er 
es nennt, hinzukommt, nicht ohne Anklänge an die „Gründe des 

Herzens” von Pascal. In einem nicht-immanentistischen Sinne 
wären daher unserer Meinung nach auch einige mehrdeutige 

Äußerungen von Boff zu verstehen, wie die folgenden, die sich 
der „Ökospiritualität” öffnen, wie sie der Autor versteht und 

vorschlägt: „Wenn alles Energie in Beziehungsnetzen ist, sind wir 
in besonderer Weise von lebenswichtiger, spiritueller, kosmischer 

Energie durchdrungen. Durch uns erlangen die Erde und das 
Universum selbst Bewusstsein, indem sie sich auf ihre Weise 

ebenfalls der heiligen Quelle allen Seins und aller Energie 
zuwenden. Diese Energie, die

I L R E G N O – AKTUELLES 10/2024 326

St
ud

io
 d

es
 M

on
ats



macht uns lebendig, ist der andere Name Gottes oder des 
schöpferischen und lebensspendenden Geistes. Diese Sichtweise 
führt zu einer Spiritualität: Die Welt zu umarmen bedeutet, Gott 
zu umarmen, der sich in jedem Wesen verbirgt und offenbart. 
(…) Das kosmogonische Prinzip der Selbstorganisation des 
Universums wirkt in jedem einzelnen Teil und im Ganzen. Ohne 
Namen und ohne Bild. Gott ist der Name, den die Religionen 
gefunden haben, um ihn aus der Anonymität zu befreien und in 
unser Bewusstsein und unsere Feierlichkeiten aufzunehmen» 
(ebenda, 114f).21

Die von Boff vorgeschlagene Spiritualität könnte man als 
„kosmischen Naturalismus” bezeichnen. Sie verknüpft – im 
Einklang mit der gesamten post-theistischen Bewegung – 
wissenschaftliche und mystische Sichtweisen, nicht ohne eine 
seltsame Vermischung der beiden und vor allem nicht ohne 
Zweideutigkeiten hinsichtlich der Transzendenz Gottes, die 
Gefahr läuft, auf die Energie reduziert zu werden, die die Welt 
durchdringt und bewegt, wie sie von der heutigen Wissenschaft 
festgestellt oder vermutet wird. 22

Paolo Gamberini und der relative Monismus
Die Verflechtung von Wissenschaft und Mystik wird auch von 

Paolo Gamberini in seinem oben erwähnten Buch Deus 
duepuntozero. Ripensare la fede nel post-teismo (Deus 2.0. Den 
Glauben im Post-Theismus neu denken) aus dem Jahr 2022 als 
theologische Arbeitsmethode theoretisiert.23  Meiner Meinung 
nach gehört es zu den Texten der post-theistischen Strömung, 
die mir bisher bekannt sind und die sich theologisch am 
organischsten und konstruktivsten mit diesem Thema 
auseinandersetzen.

Das Ziel des Buches ist, wie im Untertitel angegeben, das 
Christentum in einer Zeit des Post-Theismus zu überdenken, was im 
kulturell-religiösen Bereich einen echten „Paradigmenwechsel” 
im Sinne von Thomas Kuhn darstellen würde.

Im Rahmen der post-theistischen christlichen Bewegung 
möchte man jedoch von der destruktiven Phase, in der zwar der zu 
kritisierende Theismus klar identifiziert wurde, aber keine 
Alternative vorgeschlagen wurde, zu einer konstruktiven, 
systemischen Phase übergehen, in der die Ergebnisse der 
historisch-kritischen Forschung der Evangelien, die neuesten 
wissenschaftlichen Entdeckungen – insbesondere aus der 
Quantenphysik und den Neurowissenschaften –, die verschiedenen 
mystischen Konzepte und die relationale Philosophie (vgl. Deus 
duepuntozero, 24) organisch miteinander zu verbinden. Es ist also 
beabsichtigt, mit einer inter- und transdisziplinären Methode 
vorzugehen.

Aber auch, und dies ist unserer Meinung nach eines der 
originellen Merkmale des Werks, „indem es sich aus der 
theistischen Tradition heraus bewegt, insbesondere aus der 
philosophischen und theologischen Tradition des Neoplatonismus“ 
(ebenda, 18). Tatsächlich, so heißt es weiter, „sind die alten 
Elemente dieser Denktradition ein Schatz für den christlichen 
Glauben und eröffnen Möglichkeiten für eine panentistische und 
post-theistische Sichtweise“ (ebenda).

Der panentistische Neoplatonismus beispielsweise sei für 
den Autor bereits bei Thomas von Aquin vorhanden gewesen 
und habe Meister Eckhart, auf den in dem Werk häufig Bezug 
genommen wird, stark beeinflusst. Panentistische Elemente 
seien übrigens bereits im Neuen Testament vorhanden, vor 
allem bei Paulus und im Johannesevangelium, die von der

allgegenwärtigen Gegenwart Gottes in der gesamten Realität 
und von einer tiefen Einheit Jesu mit Gott sprechen, zu der wir 
alle berufen und in die wir alle einbezogen sind. 24

Als Ausgangspunkt seiner Ausführungen macht sich 
Gamberini sowohl die Diagnose der Krise des Theismus durch 
die Post-Theisten zu eigen als auch deren Definition des 
„Theismus” als eine Vorstellung, die sich einen überweltlichen Gott 
vorstellt, „der von der Welt getrennt ist und nach eigenem Ermessen 
und Willen mal hier, mal dort eingreift” (ebenda, 14). „Ein 
persönliches Wesen, das in der Welt mit Wundern und 
besonderen Handlungen wirkt: durch prophetische Inspiration, 
Inkarnation, Vorsehung und das Jüngste Gericht” (ebenda, 33). Ein 
Bild, das für Religionen wie das Judentum, das Christentum und 
den Islam konstitutiv sei.

Im Gegensatz zum Atheismus lehnt der Post-Theismus 
jedoch nicht jede Transzendenz ab, sondern nur die Transzendenz 
dieses Gottesbildes (ebenda, 14). Auch wenn wenig später und im 
Laufe des Buches die einzige Transzendenz, die vertreten wird, die 
„Selbsttranszendenz” der Welt zu sein scheint, deren Quelle der 
„gemeinsame und mystische Logos” ist, der alles durchdringt und 
das Wesen Gottes selbst zum Ausdruck bringt (ebenda, 19).

Folglich lehnt der Autor die absolute Unterscheidung zwischen 
Gott und Welt als Ausdruck einer dualistischen Logik ab und 
vertritt die These der „relationalen Identität“ zwischen Gott und 
Welt, also den sogenannten „relativen Monismus“ (vgl. ebenda, 24 
und passim), der mit dem „Panentismus“ übereinstimmt (ebenda, 18, 
467f).25  Relativer oder relationaler Monismus, der den Grundstein 
seiner Neuinterpretation des christlichen Glaubens bildet: „Der 
in diesem Buch vorgestellte relative Monismus versteht sich als 
Vorschlag zur Neuinterpretation des christlichen Glaubens” 
(ebenda, 24).

Wie ist dieser „relative Monismus” zu verstehen? Gamberini 
beschreibt ihn anhand der Formel (x = x + y), die er im Text 
wiederholt zu erklären versucht. Zum Beispiel: „Die 
Transzendenz und Absolutheit Gottes (x = x) zeigen sich in seiner 
Relativität (x + y). Wenn sich die Identität Gottes in der Beziehung 
zur Schöpfung bestimmt (x = x + y), bedeutet dies, dass das, was 
das Geschöpf ausmacht (principium individuationis), auch Gott 
eigen ist, nicht durch absolute Identität (x = y), sondern durch 
relative Identität» (ebenda, 76).

Was diese „relative Identität” konkret bedeutet, wird im 
Folgenden etwas genauer erläutert, wenn beispielsweise von 
„Einheit in der Verschiedenheit” oder von „Unterscheidung, die 
durch eine Einheit ermöglicht wird, die ihr vorausgeht, sie umfasst 
und konstituiert” die Rede ist (ebenda, 467-68).

Deutlicher wird es in einem anderen Text ausgedrückt: „Im 
relativen Monismus unterscheiden sich die beiden Aspekte (x) und 
(x + y) nur formal; in Wirklichkeit sind sie identisch. Wie die beiden 
Seiten einer Münze, die nicht gleich sind, aber dieselbe Münze 
darstellen, so identifiziert sich Gott aufgrund seiner 
ursprünglichen Kreativität mit seiner Beziehung zur 
Schöpfung.“26

Der entscheidende Unterschied zum traditionellen 
Theismus besteht meines Erachtens darin, dass in diesem 
Theismus die Welt nicht ohne Gott existieren kann, der ihr 
Schöpfer und Ursprung ist.

I L R E G N O - A T T U A L I T À T E  1 0 / 2 0 2 4 327



Im relativen Monismus ist es Gott, der ohne die Welt nicht 
existieren kann, da die Welt sein Selbstausdruck ist, das 
Ergebnis seines Wesens, das im Wesentlichen immer in 
unveränderlicher Weise wirkt und sich daher immer in der 
Schöpfung selbst ausdrückt.

Die Welt besteht also auf Gott, er ist für sie essenziell, auch 
wenn er ihr nichts hinzufügt. Wie der heilige Thomas sagt – 
und dies wäre ein Kernelement seines Neoplatonismus –, ist Gott 
das Ipsum esse per se subsistens, dem die Wesen nichts hinzufügen 
können. Denn sie sind seit jeher in Gott als seine wesensgleichen 
Ideen und auch als Wirkung seines immanenten Wirkens 
vorhanden. Gott muss weder von der Potenz zur Aktion 
übergehen, um sie zu erschaffen, noch um sie zu erkennen, denn 
er hat sie schon immer in sich, sie sind Teil seines Wesens, sie 
sind „eins” in ihm. 27

Als Folge dieser Idee des „relativen Monismus“ wird die 
Freiheit der Schöpfung ausdrücklich abgelehnt, mit dem 
Argument, dass sie ein Akt der Willkür sei und etwas 
Zeitähnliches in Gott einführen würde (vgl. Deus 
duepuntozero, z. B. 191, 376). Es würde nämlich einen Zustand 
geben, in dem Gott in der Lage ist, zu schaffen oder nicht zu 
schaffen, x oder y zu tun, gefolgt von einem Zustand, in dem Gott 
x oder y wählt (vgl. ebenda, 376).28  Daraus folgt die Leugnung 
der Persönlichkeit Gottes, da diese mit dieser Freiheit verbunden 
und an die Zeit gebunden wäre. Und auch eine tiefgreifende 
Überarbeitung sowohl der Christologie als auch der Lehre von der 
Dreifaltigkeit Gottes.

Wie bereits zu Beginn des Werkes festgestellt wird,
„impliziert diese Vorstellung von Gott als wesentlicher Beziehung 
zur Schöpfung und nicht mehr als von ihr getrennt ein neues 
Verständnis der beiden grundlegenden Geheimnisse des 
christlichen Glaubens: die Menschwerdung Gottes und die 
Dreifaltigkeit Gottes” (ebenda, 39).

Die Inkarnation, befreit vom theistischen christlichen Mythos, 
ist als Höhepunkt des Selbstausdrucks oder der allmählichen 
Kommunikation Gottes in der Welt zu verstehen (ebenda, 36 
und pas-sim).29  Also kein einzigartiges Ereignis, sondern ein 
kosmisches Ereignis; kein Ereignis, das sich qualitativ von anderen 
unterscheidet, sondern höchstens quantitativ; oder besser gesagt, ein 
Ereignis, das Gott allen Menschen anbietet und das jeder 
entsprechend seiner Fähigkeit und Freiheit aufnimmt.

Gott offenbart sich allen Menschen gleichermaßen und ist 
in allen gleichermaßen gegenwärtig und wirksam, ohne Vorlieben, 
im Prozess der Selbsttranszendenz der Welt, in der er sich 
ausdrückt. Aber jeder nimmt ihn entsprechend seinen 
Fähigkeiten auf.
„Im Prozess der Selbsttranszendenz der gesamten Realität ist 
Jesus von Nazareth keine Ausnahme, sondern stellt den 
Höhepunkt der Rezeption und der geschaffenen Aufnahme des 
sich mitteilenden Geheimnisses Gottes dar“ (ebenda, 37).

Die Dreifaltigkeit? „Sie ist sozusagen eine Metapher, um 
die absolute Relationalität des göttlichen Wesens 
auszudrücken” (ebenda, 410). Wobei unter dieser absoluten 
Relationalität nicht die intratrinitarische Relationalität zwischen 
den Personen des Vaters, des Sohnes und des Heiligen Geistes 
im Sinne des christlichen Glaubens verstanden wird, sondern die 
Relationalität mit der „Schöpfung“ oder „Welt“, die so Teil des 
göttlichen Wesens wird, im Sinne der „relationalen Identität“, die 
mit der bereits zitierten Formel x = x+y ausgedrückt wird (vgl.

ivi, 356s; 76s; vgl. auch 159, wo von der „wirklichen Identität 
Gottes mit seiner Beziehung zur Schöpfung” die Rede ist).

Zusammenfassend sagt Gamberini: „Gott ist Dreifaltigkeit, nicht 
weil er drei Personen ist, sondern weil er in einer wesentlichen 
Beziehung zu den Geschöpfen steht. Die Sprache der 
Dreifaltigkeit beschreibt nicht so sehr das innere Wesen Gottes 
unabhängig von unserer Geschöpflichkeit, sondern will vielmehr 
die Beziehung aller Dinge zu Gott zum Ausdruck bringen” 
(ebenda, 410).

Unserer Meinung nach ist Gamberinis Versuch, die 
grundlegenden christlichen Wahrheiten im Lichte der 
modernen Kultur, die mittlerweile als post-theistisch gilt, zu 
überdenken, sicherlich zu begrüßen. wirft das Ergebnis, das in der 
These des „relativen Monismus” formuliert wird, ernsthafte 
Fragen auf, da die konkrete Gefahr besteht, dass die 
Grundpfeiler des christlichen Glaubens, wie die 
Persönlichkeit Gottes, die Freiheit der Schöpfung und die 
Konsistenz der Schöpfung als von Gott getrennte Realität, die 
einzigartige Originalität der Menschwerdung des Sohnes 
Gottes und die trinitarische Vorstellung von Gott, auf den Kopf 
gestellt werden. Vielleicht auch wegen einer übermäßigen 
unkritischen Angleichung an post-theistische Positionen, zu denen 
wir nun einige kritische Anmerkungen in Bezug auf die 
zahlreichen philosophischen und theologischen Probleme, die 
sie mit sich bringen, machen möchten.

PHILOSOPHISCHE UND THEOLOGISCHE 
PROBLEME IM POST-THEISMUS UND 
KRITISCH-BEWERTENDE BEMERKUNGEN

Es gibt viele philosophische und theologische Probleme, die mit 
dieser Bewegung der regelrechten Dekonstruktion und 
radikalen Umstrukturierung des Christentums verbunden sind. 
Ich werde einige davon in Form einer zusammenfassenden Bilanz 
der Verdienste, die dieser Bewegung anzuerkennen sind, und der 
Punkte, die ich für am umstrittensten halte, ansprechen. Zu den 
Verdiensten zählen vor allem die folgenden drei.

Das Verdienst, die Frage nach Gott in den Mittelpunkt des 
globalen Umdenkens des Christentums in der gegenwärtigen 
kulturellen Phase gestellt zu haben, in der die Säkularisierung 
zunehmend durch die Globalisierung der Ergebnisse von 
Wissenschaft und Technik gekennzeichnet ist, die uns aus der 
„verzauberten Sichtweise” der Welt herausgeführt haben; durch die 
zunehmende Reifung eines ethischen Bewusstseins, das die 
Individualität und die persönliche Freiheit mehr respektiert; durch 
die Verbreitung des religiösen Pluralismus, in dem verschiedene 
Gottesvorstellungen aufeinandertreffen und sich gegenüberstehen 
und keine mehr das ausschließliche Monopol auf das Göttliche 
beanspruchen kann.

Das Verdienst, in diesem Zusammenhang einige archaische und 
verzerrte Vorstellungen von Gott hervorgehoben und kritisiert zu 
haben, die in der religiösen Tradition, auch der christlichen, 
vorhanden sind: zum Beispiel die Vorstellung von Gott als einem 
von der Welt getrennten, männlichen und kriegerischen Wesen, 
das willkürlich in der Welt als Ursache unter den Ursachen 
wirkt, völlig heteronom Verhaltensnormen auferlegt und zu 
deren Einhaltung mit Belohnungen und Strafen zwingt... Mit 
einem Wort, jene „sakrale” Vorstellung von Gott als mysterium 
tremendum et fascinans nach Rudolf Otto, die Jesus bereits 
gegenüber dem Alten Testament entdramatisiert hatte, indem er 
den himmlischen Vater als ganz und gar barmherzige Liebe 
darstellte. 30

I L R E G N O – AKTUELLES 10/2024 328

St
ud

io
 d

es
 M

on
ats



Das Verdienst, daran erinnert zu haben, dass die spirituelle und 
mystische Erfahrung im Mittelpunkt des christlichen Lebens stehen 
muss, ohne das Christentum auf Ideologie, Legalismus oder 
Ritualismus zu reduzieren. Eine Erinnerung, begleitet von dem 
sicherlich problematischeren, aber dennoch lobenswerten Versuch, 
die vereinigende Universalität des wissenschaftlichen Denkens mit 
der vermeintlich vereinigenden Universalität der kosmisch-
ökologischen mystischen Spiritualität zu verbinden.

Unter den strittigen (oder zu diskutierenden) Punkten in den 
umfassenden Fragen, die dieser christliche Post-Theismus 
aufwirft, möchte ich hier einige der meiner Meinung nach 
wichtigsten hervorheben.

Zur Definition des Theismus
Zunächst einmal ist es fragwürdig, dass die Posttheisten ihre 

Definition von „Theismus“ willkürlich auf die gesamte religiöse 
Tradition, einschließlich der jüdisch-christlichen, ausweiten: einen 
Gott, der von der Welt getrennt ist und von außen mit 
punktuellen übernatürlichen Handlungen in sie eingreift. Der 
„Theismus” der jüdisch-christlichen Tradition und nicht nur dieser 
zeichnet sich nämlich nicht durch die Vorstellung von Gott als 
einem von der Welt getrennten Wesen aus, sondern dadurch, dass 
er ihn als ein von der Welt getrenntes Wesen und freien Schöpfer 
der Welt versteht, der in diesem Sinne über die Welt hinausgeht; 
und vor allem dadurch, dass er ihn analog mit Intelligenz und 
Freiheit und damit mit Persönlichkeit ausstattet.31

So wurde beispielsweise in der Terminologie, die sich in der 
Zeit der Aufklärung (wie von Kant definiert) etablierte,32  der 
Theismus im Gegensatz zum Deismus definiert, gerade weil der 
Deismus Gott nur transzendentale Eigenschaften wie Absolutheit, 
Unendlichkeit, Notwendigkeit, Ewigkeit und Ähnliches 
zuschreibt, während der Theismus ihm auch die nicht-
transzendentalen Eigenschaften der Intelligenz und Freiheit und 
damit der Persönlichkeit zuschreibt. Aber weder der eine noch der 
andere definierten sich im Gegensatz zum Atheismus so, dass sie 
Gott als von der Welt getrennt betrachteten; wenn überhaupt, 
unterschieden sie sich vom Pantheismus dadurch, dass sie ihn 
als von der Welt getrennt betrachteten.

Die gesamte jüdisch-christliche Tradition, vom Alten und 
Neuen Testament bis hin zur gängigsten Katechese, hat Gott 
stets als überall gegenwärtig und wirksam verstanden, im 
Himmel, auf Erden und an jedem Ort (wie es auch der 
Katechismus von Pius X.bekräftigt), ohne jemals Transzendenz 
und Immanenz, Gottes Herrschaft über die Welt und seine 
wirksame Gegenwart in ihr,einander entgegenzusetzen. Der 
Himmel, in dem Gott wohnen soll, war schon immer eine 
offensichtliche kosmologische Metapher! Gott, der stets als 
reiner Geist verstanden wird, kann nämlich weder über noch 
unter, außerhalb noch innerhalb der Welt lokalisiert werden!34  
Bis man versteht, dass die absolute Transzendenz Gottes gerade 
durch seine höchste Fähigkeit gekennzeichnet ist, alles in allen 
und alles für alle zu sein, fähig, jeden mit seinem ganzen Wesen 
zu lieben, bis er in seiner souveränen Freiheit und Liebe in der 
Lage ist, die menschliche Natur selbst anzunehmen.35

Ebenso ist es im klassischen Theismus nicht wesentlich, Gott 
punktuelle übernatürliche Eingriffe aus dem

außerhalb der Welt zuzuschreiben, sondern nur das 
vorsehende Handeln in der Welt, vor allem durch die 
sogenannten „sekundären Ursachen”.

Die derzeitige Infragestellung seitens einiger Vertreter der 
katholischen Theologie nicht nur der Wirksamkeit, sondern auch 
der theoretischen Möglichkeit punktueller Eingriffe Gottes als 
Ursache unter den Ursachen der Welt, der sogenannten „Wunder” 
als Ausnahmen von den Naturgesetzen, scheint mir daher den Kern 
des traditionellen christlichen Theismus nicht zu berühren.36  
Dagegen wird er vom Post-Theismus zutiefst widerlegt, wenn 
dieser in seiner Kritik an der Vorstellung eines von der Welt 
getrennten Gottes ausdrücklich oder implizit sowohl die Trennung 
von der Welt als auch die Freiheit und Persönlichkeit in Frage 
stellt.

Über den Platz der Wissenschaft in 
der Theologie
Sehr problematisch ist die Stellung, die der Post-Theismus der 

Wissenschaft in der Theologie einräumt – insbesondere in ihren 
neueren Formen: Quantenphysik, heutige Kosmologie, 
Neurowissenschaften, aber auch anthropologische oder historisch-
kritische Wissenschaften –, bis hin zu ihrer Erhebung zur einzigen 
oder jedenfalls entscheidenden Wissensquelle auch im 
theologisch-religiösen Bereich (vgl. das zuvor Gesagte über die 
„neue Heilige Geschichte“).

Die Wissenschaft wäre für den Post-Theismus 
entscheidend, um sowohl das zu identifizieren, was in den 
christlichen Aussagen nicht mehr glaubwürdig ist, weil es sich 
angesichts neuer wissenschaftlicher Entdeckungen als Ergebnis 
vorwissenschaftlicher mythischer Überlegungen herausgestellt hat 
(als ob – so meine Beobachtung – das grundlegende Ziel der 
Theologie darin bestünde, uns zu sagen, „wie die Dinge im 
erfahrbaren Kosmos funktionieren“), als auch um wahrere 
Konzepte und Bilder von Gott anzubieten: zum Beispiel Gott 
oder das Göttliche als die Energie zu verstehen, die das 
Universum durchdringt und es entwickeln lässt (als ob – so meine 
ich – solche kosmologischen Eigenschaften nicht auf Gott, dieses 
unverständliche und unbeschreibliche Geheimnis, nur analog oder 
symbolisch wie die anthropologischen Eigenschaften zuträfen).

Meiner Meinung nach ist es außerdem problematisch 
anzunehmen, dass die Wissenschaft als solche mit ihrer 
hypothetisch-experimentellen Methode ein Verbündeter der 
mystischen oder sakralen Sichtweise der Natur sein kann, d. h. dass 
sie die Welt als göttliches Mysterium erfassen kann. Etwas 
anderes ist es, wenn Wissenschaftler dies tun, die als Menschen 
wie alle anderen in der Lage sind, philosophisch zu reflektieren und 
die Realität mit religiösem Sinn oder im Licht des Glaubens zu 
erfassen, weit über die Ergebnisse hinaus, die allein mit 
wissenschaftlichen Methoden erzielt werden können.

Zur Sakralisierung
oder Resakralisierung der Natur
Auch die Sakralisierung oder Resakralisierung der Natur, von 

der der Posttheismus spricht, wirft historische und theoretische 
Probleme auf: sowohl hinsichtlich der Art und Weise, wie sie der 
sogenannten Entsakralisierung der Natur durch den Theismus mit 
seiner Schöpfungslehre entgegensteht, als auch hinsichtlich der Art 
und Weise, wie sie als religiöse Sichtweise der Natur 
vorgeschlagen wird, die es wiederzugewinnen oder zu der es 
zurückzukehren gilt.

I L R E G N O – AKTUELLES 10/2024 329



Sicherlich haben sowohl das Judentum als auch das 
Christentum jede Form der Naturvergötterung oder der 
Verehrung der Naturkräfte überwunden und damit die Natur 
tatsächlich entweiht oder nicht mehr als „göttlich” betrachtet. 
Aber deshalb haben sie die Natur nicht abgewertet und sie 
nur auf leblose und formlose Materie reduziert, die dem 
Menschen zur Verfügung steht.

Wie es historisch gesehen eher nach der wissenschaftlich-
technischen Revolution des 16. und 17. Jahrhunderts (man 
denke insbesondere an Francis Bacon, für den die 
Wissenschaft dem Menschen die Herrschaft über die Natur sichern 
muss) und dem Aufkommen der kapitalistischen Wirtschaft 
geschah. Für den jüdisch-christlichen Theismus hingegen ist die 
Natur keineswegs reine Ausbeutungsmasse, sondern wurde von 
Gott als gut geschaffen, spricht zu uns von Gott und preist Gott 
(vgl. die Psalmen), ist Zeichen seiner Größe, Güte und 
Vorsehung, und der Mensch muss sich um sie kümmern (vgl. 
die Enzyklika Laudato si' von Papst Franziskus).

Was die Überwindung der mythisch-sakralen Sichtweise 
der Natur angeht, sollte man neben der Entstehung des Theismus, 
dem alle Schuld zugeschrieben wird, nicht vergessen,37  auch die 
philosophisch-religiöse Trennung im sogenannten „axialen 
Zeitalter” (zwischen 800 und 200 v. Chr.) nicht vergessen, die 
den Menschen von einer bloßen Unterordnung unter die 
notwendigen Rhythmen der Natur, in der er wie eingetaucht und 
undeutlich lebte, befreite und ihm

sich seiner selbst als freier und bewusster Mensch bewusst werden 
ließ. Ein historischer Prozess, der als Fortschritt in der 
Humanisierung kaum zu bestreiten ist.

Der Platz, der der vereinigenden 
oder verschmelzenden Mystik 
eingeräumt wird
Sehr problematisch ist die Vorrangstellung, die 

Posttheisten der vereinigenden oder verschmelzenden Mystik 
einräumen, die überwiegend östlichen metaphysisch-religiösen 
Ursprungs ist und in der das menschliche Ich im Göttlichen 
der Natur verschwindet oder sich auflöst, anstatt der 
relationalen, christlich-westlichen Mystik, die auch in der 
engsten vereinigenden Beziehung zwischen Gott und Mensch 
die Unterscheidung und Autonomie bewahrt. Unterscheidung 
und Autonomie basieren auf der Freiheit Gottes und des 
Menschen, wie es in der biblischen Kategorie des Bundes 
deutlich zum Ausdruck kommt. 38

Es sei daran erinnert, dass auch in der chalcedonischen 
Definition der hypostatischen Vereinigung Jesu mit Gott (der 
höchsten Vereinigung eines Menschen mit Gott, die jemals 
gedacht wurde) die Unterscheidung zwischen menschlicher 
und göttlicher Natur bekräftigt wird (unter Kritik am 
Monophysitismus); während im trinitarischen Dogma zwar die 
Einheit in der „Substanz” bekräftigt wird, aber auch die 
Unterscheidung der drei göttlichen Personen bekräftigt wird.

1  Die vier Bände, alle herausgegeben von Gabrielli, San Pietro in Cariano 
(VR), sind in der folgenden Reihenfolge: 1. J.S. SPONG, M.L. VIGIL, R. 
LENAERS, J.M. VIGIL, Oltre le religioni. Una nuova epoca per la spiritualità umana 
(Jenseits der Religionen. Eine neue Ära für die menschliche Spiritualität), Vorwort 
von M. BARROS, herausgegeben von C. FANTI und F. SUDATI, 2016. 2. J. ARREGI, 
L. BOFF, I. GEBARA, M. GONZALO, D. O’MURCHU, J.M.
VIGIL, Der Kosmos als Offenbarung. Eine neue heilige Geschichte für die Menschheit, 
herausgegeben von C. Fanti und J.M. Vigil, Vorwort von P. Benvenuti, 2018.
3. J.M. VIGIL, D. MOLINEAUX, M.J. RESS, F. SUDATI, S. VILLAMA-
YOR, M. FOX, Eine Spiritualität jenseits des Mythos. Von der verbotenen Frucht zur 
Revolution des Wissens, herausgegeben von C. FANTI und J.M. VIGIL, Vorwort von 
F. COMINA, 2019. 4. J. ARREGI, C. MAGALLÓN, M.J. RESS, G.
SQUIZZATO, J.M. VIGIL, S. VILLAMAYOR, Oltre Dio. In ascolto del Mistero senza 
nome (Jenseits von Gott. Dem namenlosen Geheimnis lauschen), herausgegeben 
von C. FANTI und J.M. VIGIL, Vorwort von P. SCQUIZZATO, 2021. Gleichzeitig mit 
diesen vier Bänden ist auch die Veröffentlichung des Buches von J.S. SPONG, Ewiges 
Leben: Eine neue Vision. Jenseits von Religion, Theismus, Himmel und Hölle, ital. 
Übersetzung von F. Sudati, Vorwort von F. Battistutta, Gabrielli, 2017 
(englisches Original von 2009) zu erwähnen.

2  Insbesondere, ebenfalls beim Verlag Gabrielli: P. SCQUIZZATO (Hrsg.), La 
goccia che fa traboccare il vaso. La preghiera nella grande prova, 2020; P. 
ZAMBALDI, Conversando con Baruch. Spinoza, un fi-losofo «oltre le religioni», 
Vorwort von P. Gamberini, 2022; P. GAM-BERINI, Deus duepuntozero. Ripensare la 
fede nel post-teismo (Deus 2.0. Den Glauben im Post-Theismus neu denken), Vorwort 
von R. Battocchio, 2022; B. MORI, Per un cristianesimo senza religione. Die 
„Weg“ Jesu von Nazareth wiederfinden, 2022; J. ARREGI, M. BUSSO, M.J. RESS, 
J.M. VIGIL, Welcher Gott, welches Christentum. Die Metamorphose des 
Glaubens im 21. Jahrhundert, herausgegeben von C. FANTI, Vorwort von
P. Scquizzato, 2022; P. SCQUIZZATO (Hrsg.), Del male, di Dio e del nostro amore. 
Ventuno dialoghi e un saggio, 2023. Der Band Quale Dio, quale cristianesimo 
(Welcher Gott, welchesChristentum)versammelt die Beiträge des 1.internationalen Treffens zum 
neuen post-theistischen Paradigma, das Gabrielli am 2. April 2022 in 
Zusammenarbeit mit Adista organisiert hat. Bezeichnend für den Ton der 
Diskussion ist, was C. FANTI schreibt, das in der Vorstellung des Bandes 
aufgegriffen wird: „Angesichts der Wahl zwischen einer radikalen Veränderung 
– durch eine unverzichtbare Dekonstruktion des Bestehenden – und dem 
Festhalten an traditionellen Positionen ist die erste Alternative die einzige, die 
zukunftsfähig erscheint“ (Einleitung, 11). Im Einklang mit den grundlegenden 
Thesen des Post-Theismus stehen auch F. BARBERO (vgl. in par-

Insbesondere sein Werk Confessione di fede di un eretico (Glaubensbekenntnis eines 
Ketzers), Edizioni Mille, Pinero-lo 2017) und F. BATTISTUTTA (vgl. insbesondere 
sein Werk Misticopolitica. Orizzonti della spiritualità post-religiosa 
(Mystikpolitik. Horizonte der postreligiösen Spiritualität), Effigi, Arcidosso 2022).

3  R. KEARNEY, Anatheism. Returning to God After God, Columbia 
University Press, New York 2010; ital. Übersetzung Ana-teismo. Tornare a Dio 
dopo Dio, ital. Übersetzung von M. ZURLO, Einleitung von G. VATTI-MO, Fazi, 
Rom 2012.

4  Vgl. J.M. VIGIL, „Ricentrando il ruolo futuro della religione: 
umanizzare l’Umanità”, in SPONG, VIGIL, LENAERS, VIGIL, Oltre le religioni, 
159.

5  Die Beiträge und anschließenden Debatten, die in der Zeitschrift Voices of 
the Third World, 2012, Nr. 1, mit dem Titel Towards a Post-Regional Paradigm?, 
wurden übersetzt und in Auszügen in italienischer Sprache in der Zeitschrift 
Adista, 2012, Nr. 16 (Beilage Nr. 1 zu Nr. 6134), 3-7, herausgegeben von C. 
FANTI, veröffentlicht.

6  Es erscheint mir nicht unangemessen, in dieser Einschätzung das Echo 
des Urteils von KARL MARX zu hören, wie es in der Einleitung zu „Zur Kritik der 
Hegelschen Rechtsphilosophie” zum Ausdruck kommt und in dem berühmten 
lapidaren Satz zusammengefasst ist: „Die Religion ist das Opium des Volkes”.

7Die darin enthaltenen Aufsätze wurden bereits teilweise in italienischer 
Sprache in der Zeitschrift Adista, 2015, Nr. 29, 31, 33, im Abschnitt „Docu-menti” 
veröffentlicht. Die Zeitschrift hat anschließend eine breite Debatte zu diesem 
Thema geführt und gefördert, indem sie die post-theistische Theologie 
wiederbelebt und unterstützt und ihre übliche, sehr kritische redaktionelle 
Linie gegenüber dem sogenannten „institutionellen” katholischen Christentum 
mit seinen Dogmen, Riten, ethischen Normen und Hierarchien, wie oft 
wiederholt wird, bekräftigt hat.

8  Vgl. ZAMBALDI, Im Gespräch mit Baruch.
9  Vgl. J.S. SPONG, „Die 12 Thesen. Aufruf zu einer neuen Reformation”, in

SPONG, VIGIL, LENAERS, VIGIL, Über die Religionen hinaus, 69-120.
10Viele Werke von Spong wurden inzwischen ins Italienische übersetzt. 

Vgl. Un cri-stianesimo nuovo per un mondo nuovo. Perché muore la fede tradizionale e 
come ne nasce una nuova (Ein neues Christentum für eine neue Welt. Warum der 
traditionelle Glaube stirbt und wie ein neuer entsteht), herausgegeben von F. Sudati, 
Massari, Bolsena (VT) 2010; La nascita di Gesù tra mito e ipotesi (Die Geburt Jesu 
zwischen Mythos und Hypothese), herausgegeben von F. Sudati, Massari, Bolsena (VT) 
2017; Letteralismo biblico: eresia dei Gentili. Reise in ein neues Christentum durch die 
Tür des Matthäusevangeliums, herausgegeben von F. Sudati, Massari, Bolsena (VT) 
2018; Warum das Christentum sich ändern muss oder sterben wird. Reform des 
Glaubens und der Praxis der Kirche, Il Pozzo di Giacobbe, Trapani 2019; Unglaublich. 
Warum das Credo der christlichen Kirchen nicht mit

I L R E G N O – AKTUELLES 10/2024 330

St
ud

io
 d

es
 M

on
ats



Ist es für die Zukunft des Christentums wirklich 
wünschenswert und vorhersehbar, den Weg der mystischen 
Vereinigung und Verschmelzung einzuschlagen, auf dem das 
menschliche Ich als solches verschwindet, anstatt den Weg der 
Vereinigung und Beziehung, auf dem das Ich Gott als ein Du in 
einer freien und dialogischen Beziehung gegenübersteht?

Zum Projekt der Entmythologisierung
Theologisch umstritten ist bei radikalen Posttheisten das 

Projekt der Entmythologisierung als Beseitigung des Mythos, der 
alle biblischen Erzählungen prägen würde, die der christlichen 
Dogmatik zugrunde liegen. Dieses entmythologisierende 
Projekt berücksichtigt nämlich nicht das alternative Projekt 
der Interpretation des Mythos gemäß der Neubewertung, die in 
der zeitgenössischen Philosophie und Theologie stattgefunden 
hat. Nach dieser Neubewertung sollte der „Mythos” nicht 
entmythologisiert, sondern interpretiert werden, um die 
menschlich-religiöse Wahrheit zu erfassen, die er enthält.

Radikale Posttheisten betrachten den Mythos (als religiöse 
Erzählung in Symbolen) nach wie vor als eine einfache 
menschliche Konstruktion, die dazu dient, dem, dessen 
Ursache wissenschaftlich nicht bekannt war, einen Sinn zu 
geben, wie es Auguste Comte, der Begründer des 
Positivismus, im 19. Jahrhundert behauptete. Und sie sehen 
ihn nicht als Ausdruck oder Offenbarung39

transzendenter Wahrheiten, die nur in symbolischer, analogischer 
und metaphorischer Form ausgedrückt werden können40.  Daher 
sind sie der Meinung, dass man im Zeitalter des 
wissenschaftlichen Wissens auf den „christlichen Mythos” 
vollständig verzichten kann, ja sogar muss, und dass man 
folglich auch die gesamte traditionelle christliche Dogmatik, 
die darauf basiert, aufgeben sollte.

Über die Absicht, nur das Wesen des 
Christentums zu bewahren
Problematisch ist auch die daraus resultierende theologische 

Absicht, nur das Wesentliche des Christentums zu bewahren und 
zu valorisieren, das in der ursprünglichen Erfahrung der ersten 
Jünger mit Jesus zu finden ist, so wie sie mit der heutigen 
historisch-kritischen Methode wissenschaftlich erreichbar ist. 
Zusammenfassend handelt es sich um eine Erfahrung Gottes als 
absolute Liebe, der man sich im Hinblick auf eine vollendete 
Humanisierung anpassen muss.

Die gesamte nachfolgende theologische Reflexion, wie 
sie bereits im Neuen Testament und später in der von den 
ökumenischen Konzilien sanktionierten kirchlichen Ausarbeitung 
vorhanden ist, wäre eine einfache mythische Hülle menschlicher 
Schöpfung, die man nicht nur loswerden kann, sondern loswerden 
muss, um heute zu schaffen...

Vince più, herausgegeben von F. SUDATI, Mimesis, Udine-Mailand 2020; I peccati 
della Bibbia, herausgegeben von P. CASCIOLA, Massari, Bolsena 2021.

11  Zitiert in F. SUDATI, „Un credente in esilio”, in SPONG, VIGIL, LENAERS, 
VIGIL, Oltre le religioni, 58.

12  Viele Werke von Lenaers wurden inzwischen ins Italienische 
übersetzt. Vgl. Il sogno di Nabucodonosor. Fine della chiesa cattolica medioevale 
(Der Traum von Nebukadnezar. Das Ende der mittelalterlichen katholischen 
Kirche), herausgegeben von F. Sudati, Feltrinelli, Mailand 2005; Benché Dio 
non stia nell’alto dei cieli. Un seguito a Il sogno di Nabucodonosor (Obwohl Gott 
nicht in den Höhen des Himmels wohnt. Eine Fortsetzung zu Der Traum von 
Nebukadnezar), herausgegeben von
F. Sudati, Massari, Bolsena (VT) 2012; Jesus von Nazareth. Ein Mensch wie 
wir?, herausgegeben von F. SUDATI, Gabrielli, San Pietro in Cariano (VR) 
2017; Christen im 21. Jahrhundert? Eine radikale Neuinterpretation des 
Glaubensbekenntnisses, Il Pozzo di Giacobbe, Trapani 2018; Atheisten aus Respekt 
vor Gott. Den Glauben nach dem Zusammenbruch der Religion leben, Il Pozzo 
di Giacobbe, Trapani 2023.

13  R. LENAERS, „Sind Christentum und Moderne vereinbar?“, in SPONG, 
VIGIL, LENAERS, VIGIL, Über die Religionen hinaus, 135.

14  VIGIL, „Die zukünftige Rolle der Religion neu ausrichten“, in SPONG, 
VIGIL, LENAERS, VIGIL, Über die Religionen hinaus, 188.

15  J.M. VIGIL, „Es geht nicht mehr darum zu glauben. Die Epistemologie 
aktualisieren: die größte Herausforderung der Religion“, in VIGIL, MOLINEAUX, 
RESS, SUDATI, VILLAMAYOR, FOX, Eine Spiritualität jenseits des Mythos, 56. In 
J.M. VIGIL, „Kosmisches Ostern. Feier des neuen Universums”, in ARREGI, BOFF, 
GEBARA, GONZALO, O’MURCHU, VIGIL, Der Kosmos
Als Offenbarung wird in Anmerkung 198 zum Begriff „Sto-ria”, der für die neue 
heilige Geschichte des Kosmos verwendet wird, angemerkt, dass es sich nicht 
um Geschichte im eigentlichen Sinne, also um Menschheitsgeschichte, handelt. 
Die Menschen sind zwar (am Ende) darin enthalten, aber sie sind weder die 
Protagonisten, noch ist diese Geschichte wirklich menschlich. Für die „neue 
Geschichte” wird unter anderem T. BERRY, The New Story, American Teilhard 
Association for The Future of Man, Anima Books, Chambersburg 1977, sowie 
T. BERRY, B. SWIMME, The Universe Story, Bell Tower, New York 1999, zitiert. Als 
Beispiel für die Verbreitung dieser „neuen heiligen Geschichte” unter den 
Posttheisten siehe MORI, Per un cristianesimo senza religione, 128-142.

16  VIGIL, „Kosmisches Ostern“, in ARREGI, BOFF, GEBARA, GONZA-
LO, O’MURCHU, VIGIL, Il Cosmo come rivelazione, 202.

17  J.M. VIGIL, „Elogio della spiritualità oikocentrata” (Lob der 
oikozentrischen Spiritualität), in AR-

REGI, BOFF, GEBARA, GONZALO, O’MURCHU, VIGIL, Der Kosmos als 
Offenbarung
me rivelazione, 128.

18  J. ARREGI, „Der Glaube vor der Wissenschaft. Anmerkungen für eine 
glaubwürdige Theologie”, in ARREGI, BOFF, GEBARA, GONZALO, O’MURCHU,
VIGIL, Der Kosmos als Offenbarung, 65.

19  L. BOFF, „Der Gott, der im Prozess der Kosmogenese entsteht“, in
ARREGI, BOFF, GEBARA, GONZALO, O’MURCHU, VIGIL, Der Kosmos als Offenbarung
me rivelazione, 99-118.

20  Vgl. hierzu G. FERRETTI, Ontologia e teologia in Kant,
Rosenberg & Sellier, Turin 2 2023.

21  Zur Wiederaufnahme dieser ökologischen Spiritualität, die im Post-
Theismus oder bei dessen Sympathisanten weit verbreitet ist, siehe neben dem 
bereits erwähnten
J.M. Vigil mit seiner „ökozentrischen Spiritualität” vgl. beispielsweise B.
MORI, Per un cristianesimo senza religione, 162-164, mit Verweis auf
L. Boff; und vor allem einige Vertreterinnen der ökofeministischen Theologie 
wie I. GEBARA, „Un contributo dell’ecofemminismo teologico a una migliore 
convivenza planetaria” (Ein Beitrag des ökofeministischen Theismus zu 
einem besseren Zusammenleben auf dem Planeten), in ARREGI, BOFF, GEBARA, 
GONZALO, O’MURCHU, VIGIL, Il Cosmo come rivelazione (Der Kosmos als 
Offenbarung), 137-162 und
M.J. RESS, „Il grido dell’ecofemminismo. Ricordiamoci chi siamo: figlie e figli 
della Madre Terra” (Der Ruf des Ökofeminismus. Erinnern wir uns daran, wer wir 
sind: Töchter und Söhne von Mutter Erde), in ARREGI, BUSSO, RESS, VIGIL, Quale 
Dio, quale cristianesimo (Welcher Gott, welches Christentum), 93-109.

22  Auf den Zusammenhang zwischen moderner Physik und mystischer 
Spiritualität weisen beispielsweise sowohl der bereits erwähnte Arregi als 
auch vor allem D. O’MURCHU, „Orizzonti dello Spirito nel XXI secolo” 
(Horizonte des Geistes im 21. Jahrhundert), in ARREGI, BOFF, GEBARA, 
GONZALO, O’MURCHU, VIGIL, Il Cosmo
come rivelazione, 163-191, der sich auf den mittlerweile klassischen F. CAPRA, 
Il Tao della fisica, Adelphi, Mailand 1982 (deutsches Original von 1975) 
bezieht.

23Eine erste Diskussion über das Buch von GAMBERINI, Deus duepuntoze-
ro, erschien in Rassegna di teologia 62(2022) 3 mit einem Aufsatz von M. 
Nardello und einer Antwort von Gamberini sowie einer Zusammenfassung 
der Beiträge von F. Bottaro, R. Battocchio, A. Corallo, P. Beltrame und 
Gamberini selbst, die bei der Präsentation des Buches im Auditorium del Gesù 
in Rom am 20. Juni 2022 gehalten wurden. Eine Zusammenfassung der 
zentralen Thesen des Werkes wurde vom Autor auch in P. GAMBERINI, 
„Monismo relativo. Comprensione panentei-stica di Dio e concezione trinitaria” 
(Relativer Monismus. Panenthetisches Verständnis von Gott und trinitarische 
Konzeption) in Filosofia e teologia 36(2022) 3, 389-404 sowie in anderen 
Aufsätzen wie ID., „Verso un’altra forma di cristianesimo” (Auf dem Weg zu 
einer anderen Form des Christentums) in ARREGI, BUSSO, RESS, VIGIL, Quale Dio, 
quale cristianesimo, 135-143.

I L R E G N O – AKTUELLES 10/2024 331



den christlichen Glauben zu stärken und ihm so eine Zukunft im 
Dienste der Menschheit zu sichern.

Es wird nicht berücksichtigt, dass diese theologische 
Überlegung, wie die zeitgenössische Theologie behauptet, ein 
fortschreitendes Verständnis der Wahrheit/des Geheimnisses 
Christi gewesen sein könnte, das notwendigerweise in den 
Begriffen der Kultur der Zeit ausgedrückt und vermittelt wurde. 
Daraus ergibt sich für die Post-Theisten eine Umwälzung der 
christlichen Theologie, die das Neue Testament und die 
nachfolgende kirchliche Tradition stets als wesentliche 
Bezugspunkte verstanden hat, sich jedoch verpflichtet fühlte, 
ihre Wahrheitsinhalte kontinuierlich in den Begriffen 
(Konzepten, Bildern, Sprachen...) der sich entwickelnden 
Kultur neu zu interpretieren.

Über die geringe Beachtung der analogen oder 
symbolischen Bedeutung
der theologischen Sprache
Ein letzter wichtiger Punkt, der Probleme aufwirft, ist die 

geringe Beachtung der stets nur analogen oder symbolischen 
Bedeutung der theologischen Sprache in der Argumentation der 
Post-Theisten, da wir über das Geheimnis Gottes nicht anders 
sprechen können. Diese Beachtung ist in der gesamten 
christlichen theologischen und mystischen Tradition sehr 
präsent, sowohl was die Sprache der Bibel als auch die der 
späteren theologischen Ausarbeitung betrifft.

, sowohl was die biblische Sprache als auch die spätere 
theologische Ausarbeitung betrifft.

Wenn man diese Tragweite vergisst, ebenso wie die 
aktuellere Frage nach den literarischen Gattungen, in denen sich 
die biblische Sprache ausdrückt, läuft man unweigerlich 
Gefahr, die biblisch-theologische Sprache auf reinen 
„Anthropomorphismus” (wie es beispielsweise die Post-
Theisten den Theisten vorwerfen, wenn sie von Gott als Person 
sprechen) oder sogar auf „Kosmomorphismus” (wie es die 
Theisten tun könnten, wenn die Post-Theisten von Gott als 
Energie oder kosmischer Leere sprechen).

Die theologische Sprache, die sich des „Geheimnisses 
Gottes” bewusst ist, hat nicht den Anspruch, das Göttliche zu 
definieren oder in ihren Formulierungen zu erschöpfen, und 
kann diesen Anspruch auch nicht haben. Aber mit Hilfe von 
Analogien, Symbolen, Metaphern und mythisch-symbolischen 
Erzählungen will sie auf die Offenbarung Gottes reagieren, die 
man erfahren hat, indem sie versucht, die Richtung 
anzugeben, in die man schauen soll, und von anderen falschen 
Richtungen abzulenken.

Zum Beispiel, indem er in Richtung Liebe und nicht Hass, 
Vergebung und nicht Rache, Freiheit und Erkenntnis und nicht 
Notwendigkeit und Blindheit weist.

24  Vgl. beispielsweise die Zitate aus 1 Kor 15,28 (GAMBERINI, Deus 
duepuntozero, 24): „Gott ist alles in allem” (tatsächlich sagt der Text, dass er es am 

Ende sein wird); aus Apg 17,28, Paulus auf dem Areopag: „Gott ist der, in dem 
wir leben, uns bewegen und unser Dasein haben” (wie es dort übersetzt wird, 

48); aus Joh 10,30: „Ich und der Vater sind eins“ usw. 25  Für den Panentheismus 
wird vor allem auf den Theologen K. MÜLLER verwiesen, von dem unter 

anderem sein jüngstes Werk Gott jenseits von Gott. Plädoyer für einen kritischen 
Panentheismus, Aschendorff, Münster, zitiert wird.

2021.
26  GAMBERINI, „Verso un’altra forma di cristianesimo” (Auf dem Weg zu einer 
anderen Form des Christentums), in ARRE-

GI, BUSSO, RESS, VIGIL, Quale Dio, quale cristianesimo, 139.
27Die thomistische Definition Gottes als „ipsum esse per se subsistens” 

wurde kritisiert, weil sie zu einer einheitlichen und univokalen Sichtweise des 
Seins führen würde, die neoplatonischen Ursprungs ist, bereits von Aristoteles 
angefochten wurde und mit der Idee der Schöpfung von Wesen, die sich von 
Gott unterscheiden, unvereinbar wäre (vgl. die Kritik von E. Berti zu diesem 
Thema; zum Beispiel
E. BERTI, „Aristotelismus und Neoplatonismus in der thomistischen Lehre von 
Gott als ‚Esse ipsum‘“, in ID., Studi aristotelici, Japadre, L’Aquila 1975, und 
mehrfach danach). Meiner Meinung nach wurde Thomas jedoch zu Recht 
gegen diese Kritik verteidigt, da er eine klare analogische Vorstellung vom 
Sein hat, die es ihm ermöglicht, die Unterscheidung zwischen dem Sein Gottes 
und dem der Geschöpfe aufrechtzuerhalten. Berti selbst hätte dies schließlich 
auch in Bezug auf die Überlegungen thomistischer Gelehrter wie S.L. BROCK, 
„L’ipsum esse è platonismo?”, in ID. (Hrsg.), Tommaso d’Aquino e l’oggetto della 
metafisica, Armando, Rom 2004. Vgl. hierzu V. POSSENTI, „Il dibattito 
sull’auto on (esse ipsum) e la terza navigazione”, in F. TOTARO (Hrsg.), Enrico 
Berti. Una preziosa eredità, Monografieheft von Humanitas 78(2023) 1, 60-68, wo 
unter anderem dieses klare Zitat aus De potentia, q. 7, a. 2, ad 4m 
wiedergegeben wird: „Esse divinum, quod est eius substantia, non est esse 
commune, sed est esse distinctum a quolibet alio esse. Unde per ipsum suum esse 
Deus differt a quolibet alio esse”. Was die Tatsache betrifft, dass die Geschöpfe 
zum Wesen Gottes gehören, da sie seit jeher in Gott sind, unterscheidet Thomas 
zwei Arten des Seins in Gott: insofern, als er sie in ihrem eigenen Sein bewahrt, 
und insofern, als Gott sie kennt, d. h. als seine Ideen. Im ersten Fall 
unterscheiden sich die Geschöpfe vom Schöpfer und gehören nicht zu seinem 
Wesen; im zweiten Fall, insofern sie in der Schöpfungskraft und in den Ideen 
enthalten sind

göttlich, sie sind in Gott wie sein Wesen selbst. Vgl. De potentia, q. 3. a.16, ad 
24m: „Ad vicesimumquartum dicendum, quod creatura dici-tur esse in Deo 
dupliciter. In einer Weise, wie es in der leitenden und erhaltenden Ursache des 
Geschöpfes ist; und so wird vorausgesetzt, dass das Geschöpf vom Schöpfer insofern 
unterschieden ist, als das Geschöpf von Gott gesagt wird. Denn es wird nicht 
verstanden, dass das Geschöpf in seinem Sein erhalten bleibt, außer insofern es 
bereits in seiner eigenen Natur ist, insofern es vom Sein des Geschöpfes von 
Gott unterschieden wird. Unde creatura hoc modo in Deo existens non est creatrix 
essentia. Alio modo dicitur creatura esse in Deo sicut in virtute causae agentis, vel 
sicut in cognoscente; et sic creatura in Deo est ipsa essentia divina, si-cut dicitur 
Ioannis I, 3: quod factum est in ipso vita erat». In ähnlicher Weise drückt sich P. 
SEQUERI in modernen Begriffen aus, Il grembo di Dio, Città Nuova, Rom 
2023, 58: „Der Schöpfungsakt ist nichts anderes als die schöpferische 
Eigenschaft Gottes, unterscheidet sich jedoch von seiner 
„Selbstgenügsamkeit“, gerade weil er eine „Hinzufügung“ darstellt, die nur in 
Bezug auf die tatsächliche Äußerlichkeit der weltlichen Differenz gedacht 
werden kann (auch wenn sie nicht mit ihr übereinstimmt).“ Was den hier 
erwähnten Begriff der „Hinzufügung” betrifft, so wird in einer Fußnote auf E. 
GUGLIELMINETTI, La commozione del bene. Una teoria dell’aggiungere, Jaca 
Book, Mailand 2011, verwiesen.

28  In diesem Zusammenhang lässt sich feststellen, dass es in der klassischen 
theistischen Position, wie der von Thomas von Aquin, sicherlich kein Vorher 
und Nachher in Gott gibt. Das bedeutet jedoch nicht, dass sein Handeln in Gott 
notwendig ist. Auch eine ewige Handlung kann eine freie Handlung sein. Die 
Entscheidung zu erschaffen ist in Gott eine freie ewige Handlung, aber ihre 
Auswirkungen zeigen sich in der Zeit, wie wir feststellen können. Es sei denn, 
man denkt wie Emanuele Severino, dass auch die gesamte Entwicklung der 
Welt eine Gesamtheit von Ewigkeiten ist. Thomas stellt präzise fest, dass die 
Schöpfung, auch wenn sie von Ewigkeit her besteht, nicht notwendig ist: vgl. z. 
B. SThI, q. 19, a.3, ad 1m: „Ad primum ergo dicendum quod ex hoc quod Deus ab 
aeterno vult aliquid, non sequitur quod necesse est eum illud velle”.

29  In Anlehnung an diese Sprache ein Zitat aus LE-
NAERS, Christen im 21. Jahrhundert?, 50.

30 Auf diese „Klärung” hat sehr gut hingewiesen
P. SEQUERI, Il Dio affidabile. Saggio di teologia fondamentale, Queri-niana, 
Brescia 1996.

31  Der Begriff „getrennt” im biblischen Wortschatz (wie qadosh, heilig, d. h. von 
jeder anderen Realität getrennt) erkennt zwar einerseits

I L R E G N O – AKTUELLES 10/2024 332

St
ud

ie
 d

es
 M

on
ats



usw. Wohl wissend, dass Gott all diese Eigenschaften nicht in 
der uns bekannten menschlichen Weise und in menschlichen 
Grenzen besitzt, sondern auf eine herausragende, 
unvergleichliche und für uns unbegreifliche Weise.

So sollte beispielsweise im symbolträchtigen Fall der 
Persönlichkeit Gottes, die von den meisten Post-Theisten des 
„personalistischen Theismus” angefochten wird, ist daran zu 
erinnern, dass der traditionelle Theismus, indem er sie Gott in 
analoger Form zuschrieb, Gott weder auf ein einfaches Wesen 
unter den Wesen reduzierte, wenn auch ein vollkommenes, 
noch ihm die Persönlichkeit mit all den Einschränkungen und 
Funktionsweisen der menschlichen Intelligenz und Freiheit 
zuschrieb. Vielmehr wollte er ihm analog und in herausragender 
Weise die höchste menschliche Vollkommenheit zuschreiben, 
die die Grundlage der Freiheit und der dialogischen 
Beziehung bildet, die nur zwischen Personen (zwischen einem 
Ich und einem Du, wie Martin Buber sagte) und nicht 
zwischen unpersönlichen Wesen oder zwischen Personen und 
unpersönlichen Wesen (zwischen einem Ich und einem Es, in 
der Terminologie von Buber) möglich ist.

Thomas von Aquin, der bedeutendste Vertreter des 
klassischen personalistischen Theismus, war sich dessen 
bewusst, als er auf die Einwände antwortete, die schon damals 
gegen die Zuschreibung des „Namens“ „Person“ an Gott 
erhoben wurden: „Respondeo dicendum quod persona significat 
id quod est perfectissimum in tota natura. Unde, cum omne illud 
quod est per-

fectionis, Deo sit attribuendum, eo quod eius essentia con-tinet in se 
omnem perfectionem; conveniens est ut hoc no-mem persona de 
Deo dicatur. Nicht jedoch in derselben Weise, wie es von den 
Geschöpfen gesagt wird, sondern in einer erhabeneren Weise; 
ebenso wie andere Namen, die wir den Geschöpfen geben, Gott 
zugeschrieben werden” (STh I, q. 29, a. 3).

Wir sind uns bewusst, dass wir nur an der Oberfläche der 
komplexen philosophischen und theologischen Probleme gekratzt 
haben, die der Post-Theismus sowohl in methodischer als auch 
in inhaltlicher Hinsicht mit sich bringt. Wir haben dennoch 
versucht, die wichtigsten davon herauszuarbeiten, mit den 
kritischen Vorbehalten, die die post-theistischen Positionen bei 
uns hervorgerufen haben.

Auch wir sind von der Notwendigkeit eines Umdenkens oder 
besser gesagt einer Neuinterpretation des christlichen Glaubens 
im aktuellen modernen und postmodernen Kontext überzeugt.

Es scheint uns jedoch, dass der von den Post-Theisten 
eingeschlagene Weg, wenn auch mit den besten Absichten, die 
Gefahr birgt, die Kernpunkte jener christlichen Wahrheit, die 
sie wiederbeleben wollen, zu verfälschen: Transzendenz und 
Persönlichkeit Gottes, Schöpfung, Offenbarung, Inkarnation, 
Erlösung, Auferstehung, Dreifaltigkeit, Eschatologie... Auch 
aufgrund der Grenzen des von uns aufgezeigten 
philosophisch-theologischen Ansatzes.

Giovanni Ferretti *

Er erkennt die unergründliche Andersartigkeit und Transzendenz, bezeugt aber 
andererseits die liebevolle Nähe, wie sie demjenigen eigen ist, der sich in seiner 
Hingabe an den Anderen in einer freien und unentgeltlichen, treuen und 
barmherzigen Beziehung bekannt und wiedererkannt macht.

32  Vgl. E. KANT, Kritik der reinen Vernunft, im Abschnitt der 
Transzendentalen Dialektik mit dem Titel „Kritik jeder auf spekulativen 
Grundsätzen der Vernunft beruhenden Theologie” (ital. Übersetzung von G. Colli, 
Einau-di, Turin 1957, 649f). Aber auch beispielsweise in Vorlesungen über 
Religionsphilosophie, ital. Übersetzung von C. Esposito, Bibliopolis, Neapel 
1988, 110-112).

33  Vgl. erneut Thomas, der in STh I, q. 8 (De existentia dei in re-bus) 
behauptet, dass Gott „innerlich” in allen Dingen ist (a. 1) und überall „secundum 
se totum” (a. 4). Das bedeutet nicht, dass er in ihnen enthalten ist, wie es bei Körpern 
der Fall ist. Die geistigen Realitäten, so bemerkt Thomas, enthalten nämlich 
das, worin sie sind, wie die Seele den Körper. Daher kann man in gewisser 
Analogie sagen, dass „Deus est in rebus sicut continens res” (a. 1, ad 2m). 
Dies hat jedoch nichts mit jenem Pantheismus zu tun, nach dem die Welt 
innerlich und wesentlich in Gott ist und Gott folglich im Universum wird.

34  Unter den vielen Beispielen, die man für diese beständige christlich-
theistische Tradition der engen Verbindung von Transzendenz und Immanenz, 
die Gott charakterisiert, anführen könnte, beschränke ich mich darauf, Paulus 
zu zitieren: „Ein einziger Gott und Vater aller, der über allen steht, durch alle 
wirkt und in allen gegenwärtig ist“ (Eph 4,6); Augustinus, für den Gott
„intimior intimo meo et superior summo meo” (Conf. 3, 6, 11); Pascal sagt: „Das 
Glück liegt weder in uns noch außerhalb von uns; es liegt in Gott, sowohl 
außerhalb als auch innerhalb von uns” (Pensieri, Paoline, Cinisello Balsamo 
[MI] 1987, Nr. 465).

35  Vgl. die „Widerrufung” von KARL BARTH in seiner berühmten 
Vorlesung Die Menschlichkeit Gottes von 1956, in der er behauptet, dass die 
„Göttlichkeit” Gottes, d. h. seine absolute Transzendenz als totaliter aliter 
(völlig anders), seine „Menschlichkeit” einschließt, d. h. seine Freiheit, nicht 
nur das Andere von sich selbst zu erschaffen, sondern auch die menschliche 
Natur anzunehmen, um in Jesus von Nazareth zum Partner des Menschen zu 
werden (vgl. K. BARTH, Die Menschlichkeit Gottes, ital. Übersetzung von S. 
MERLO, Claudiana, Turin 2 2021).

36  Dies wird insbesondere vom spanischen Theologen A. TORRES QUEIRUGA 
vertreten, beispielsweise in seinem Werk Oltre il cristianesimo pre-

moderno, Elledici, Leumann (TO) 2013 (spanisches Original von 2000), ohne 
damit die Transzendenz Gottes, die Schöpfung aus Liebe und somit in Freiheit und 
die Originalität der Inkarnation Gottes in Jesus von Nazareth in irgendeiner 
Weise in Frage zu stellen.

37  Es gäbe viel zu diskutieren darüber, wie Posttheisten die Entstehung des 
„Theismus” im Gegensatz zur vermeintlich vorherrschenden naturalistischen 
und matriarchalischen Religiosität beschreiben. Ist der Theismus tatsächlich 
historisch gesehen im Übergang vom nomadischen Paläolithikum zum 
sesshaften neolithischen Agrarzeitalter entstanden? War die Invasion der Kurgan-
Zivilisation mit ihren männlichen Göttern und Kriegern wirklich entscheidend? 
Und vor allem: Ist der Theismus, da er zu einem bestimmten Zeitpunkt in der 
Geschichte der Menschheit entstanden sein soll, aus theoretischer Sicht – wie sie 
folgern – eine reine Erfindung des Menschen? Könnte er nicht, wie die Theisten 
glauben, das Ergebnis einer höheren Intelligenz und/oder Offenbarung der 
göttlichen Wahrheit sein?

38  Für eine vertiefte philosophisch-theologische Analyse der Kategorie 
„Bund”, die als Prinzip der Metaphysik in ihrer Beziehung zu Differenz und 
Freiheit erhoben wurde, siehe P. CAPELLE-DUMONT, Le principe alliance. Tome 
1. Phénoménologie de l’alliance, Hermann, Paris 2021.

39  Zum Begriff der Offenbarung, den die christliche Theologie seit langem 
nicht mehr als wundersame Mitteilung von Aussagen versteht, die blind zu 
glauben sind – wie es die Posttheisten im Allgemeinen denken, um ihn zu kritisieren –, 
sondern als Ereignis der Öffnung für die Wahrheit, die von Gott kommt und die der 
Mensch im Glauben annimmt, indem er sie in seine eigene analoge und symbolische 
Sprache übersetzt, vgl. die aufschlussreichen Texte von A. TORRES QUEIRUGA, La rive-
lazione di Dio nella realizzazione dell’uomo, Borla, Rom 1991 (der den Charakter der 
„historischen Mäeutik” hervorhebt) und von J.-L. MARION, Da al-trove, la rivelazione. 
Contributo a una storia critica e a un concetto feno-menico di rivelazione, 
Inschibboleth, Rom 2022 (der den Charakter eines Phänomens hervorhebt, das sich 
nicht auf die immanente Ebene der menschlichen Subjektivität reduzieren lässt).

40  Zu der aufschlussreichen Bedeutung der mythisch-symbolischen 
Erzählung sind die Beobachtungen von L. PAREYSON, „Filosofia ed esperienza 
religiosa” (Philosophie und religiöse Erfahrung), in Annuario filosofico 1(1985), 19-
27, sehr aufschlussreich; jetzt in ID., Ontologia della libertà (Ontologie der 
Freiheit), Einaudi, Turin 1995, 104-106.

* Diese Studie von Don Giovanni Ferretti wird auch in der vierteljährlich 
erscheinenden Zeitschrift Filosofia e teologia (Philosophie und Theologie) in der 
dritten und letzten Ausgabe des Jahres 2024 veröffentlicht werden.

I L R E G N O – AKTUELLES 10/2024 333


