@ Joshua Earle

étude du mois

Post-christianismes

Formes du christianisme apreés le christianisme. Ou
encore, un christianisme post-chrétien.

Une interprétation du christianisme sous un angle
essentiellement éthique, le divin comme dimension
profonde, sinon exclusive, de I'humain. Les différentes
options du post-théisme, désormais répandues en Italie,
nous sont présentées par le philosophe et théologien
Giovanni Ferretti dans une analyse précise, attentive a
saisir leurs différences et leurs points communs. Méme
face a la nécessité d'une réinterprétation profonde du
christianisme dans le contexte historique actuel, marqué
par les changements induits par la modernité et la
postmodernité, I'horizon décrit par les post-théismes
apparait comme trés problématique.

Le risque, conclut Ferretti, est de priver le
christianisme de ses traits saillants, de bouleverser les
noyaux centraux de la vérité chrétienne :

transcendance et personnalité de Dieu,

la création, la révélation et l'incarnation, I'eschatologie et
la résurrection. Un défi imminent face

I'effondrement culturel de 1'Eglise catholique et de la vie
chrétienne.

321




Le post-théisme en Italie est surtout apparu comme un
« phénomene d'importation », a travers une série de
traductions d'ouvrages d'auteurs étrangers dont les
éditeurs semblent partager les théses. Parmi ces demiers,
on peut citer le prétre catholique Ferdinando Sudati et la
rédactrice en chef d'Adista Claudia Fanti ; parmi les
éditeurs, Massari (Bolsena, VT),
surtout connu pour les livres de John Shelby Spong, et Gabrielli (San
Pietro in Cariano, VR), surtout connu pour I'édition des 4
volumes de la collection « Oltre le religioni » (Au-dela des
religions), ouvertement post-théistes, dans laquelle figurent les
principaux représentants du post-théisme chrétien international.!

L'éditeur Gabrielli a également publié les premiers livres ou
recueils d'essais d'auteurs italiens adhérant ou sympathisant avec
le mouvement, tels que Paolo Scquizzato, Gilberto Squizzato,
Paolo Zambaldi, Paolo Gamberini, Bruno Mori, Franco
Barbero, Federico Battistutta et d'autres.?

Parmi les premiéres caractéristiques de ce phénomene, je
soulignerais le fait qu'il s'agit d'un « véritable mouvement », et non
pas seulement de la position d'un auteur, comme dans le cas de I'« ana-
théisme » de Richard Kearney ;> et un mouvement théologique et
pastoral qui s'est répandu dans le « milieu catholique » ; ce qui est
une nouveauté importante, méme s'il s'inspire largement d'auteurs
protestants, comme I'évéque épiscopalien émérite John Shelby
Spong, et avec eux, des auteurs de la théologie radicale de la mort
de Dieu et, avant cela, a la démystification telle que proposée par
Rudolf Bultmann, au christianisme non religieux de Dietrich
Bonhoeffer ou méme & un philosophe comme Baruch Spinoza.

Et pour l'aspect constructif, aux penseurs de la tradition
mystique, en particulier Meister Eckhart, et a un scientifique et
théologien catholique comme Teilhard de Chardin.

La date de naissance de ce mouvement catholique a
également ¢été identifiée, comme l'indique le théologien José
Maria Vigil dans le premier volume, Oltre le religioni (Au-dela des
religions), de la série du méme nom.* Elle remonterait a une
proposition de la Commission théologique internationale de
I'Association cecuménique des théologiens et théologiennes du
tiers monde (EAT-WOT) lancée sous le titre de « paradigme
post-religieux ». Cette proposition a ét¢ discutée pour la premicre
fois lors du IVe Symposium international de théologie et de
sciences religieuses, intitulé « Religion et culture : mémoires et
perspectives » et organisé par I'Université pontificale catholique
de Minas Gerais a Belo Horizonte du 12 au 14 septembre
2011.°

En Amérique latine, cette proposition a ensuite été
discutée et reprise comme matiére d'étude par d'innombrables
groupes de base comme « nouvelle étape nécessaire de la théologie
de la libération ». Pour une authentique libération sociale
d'inspiration chrétienne, il serait en effet indispensable de libérer le
peuple de la religiosité mythique qui imprégne encore la
religiosité catholique et, plus généralement, celle des religions ; une
religiositt qui s'en remet passivement aux interventions
extraordinaires d'un Dieu considéré comme un seigneur tout-
puissant, séparé du monde et pouvant y intervenir a sa guise,
sollicité par des prieres et des actes de culte. Une croyance
mythique qui empécherait

I LR EGNO- ACTUALITES 102024

étre un engagement actif dans le processus de libération inhérent
a l'histoire.

Quelques années plus tard, a l'initiative de José Maria Vigil, la
proposition a ¢été reprise, impliquant des personnes de
différents continents qui se montraient en accord avec elle ou
avaient fait des propositions théologiques similaires, comme
notamment John Shelby Spong (avec sa relecture post-théiste du
christianisme) et Roger Lenaers (avec son engagement en faveur
d'une relecture du christianisme en termes non religieux).

Le résultat de la confrontation entre ces auteurs a été publié par la
revue Horizonte 13(2015) 37, dans le « Dossié : Paradigma Pos-
Religional ». Les chapitres du livre des auteurs J.S. Spong, M.L.
Vigil, R. Lenaers, J.M. Vigil, Oltre le religioni, cité ci-dessus comme
premier volume de la collection
« Oltre le religioni » publiée par 1'éditeur Gabrielli.”

CARACTERISTIQUES THEORIQUES
GENERALES

Compte tenu de la nature magmatique du mouvement, il
n'est pas surprenant qu'il existe des positions et des sensibilités
théologiques différentes, tant dans la définition du théisme
que I'on souhaite abandonner que dans les alternatives que l'on
entend proposer au théisme, avec la réinterprétation
correspondante du christianisme dans une perspective post-
théiste. A premiére vue, il me semble que l'on puisse distinguer
deux formes théoriques de post-théisme, 1'une plus modérée et
l'autre plus radicale, qui inclut naturellement la premiere.

Leur point commun est la critique de la conception de
Dieu comme une entité supréme séparée du monde, « qui vit
dans les cieux », intervient dans les événements du monde
depuis 'extérieur, par des actions surnaturelles ou miraculeuses
au-dela des lois de la nature, impose des lois de comportement
éthique et religieux, récompensant ceux qui les respectent, les
bons, et punissant ceux qui ne les respectent pas, les méchants ; qui
est sensible aux prieres et aux sacrifices auxquels il répond en
accordant ses faveurs, etc. Cette conception est identifiée au
théisme classique et serait & la base de la religion telle qu'elle
s'est configurée historiquement a partir de la période agraire du
Néolithique.

Une invention humaine qui aurait supplanté la religiosité
précédente, celle du Paléolithique, de type naturaliste et
matriarcal, qui considérait la nature et ses énergies vitales
comme sacrées et se croyait en profonde symbiose avec elle.
Cette nouvelle conception théiste aurait ét¢ adoptée tant par
Israél que par le christianisme. Elle imprégnerait les récits de
la Bible hébraique ainsi que ceux du Nouveau Testament, et
par conséquent toute la dogmatique chrétienne.

La forme atténuée du post-théisme semble maintenir la
distinction entre Dieu et le monde, et donc une certaine
transcendance ou altérit¢é de Dieu par rapport au monde,
méme si elle est exprimée en termes de « profondeur », «
sens ultime », « dimension profonde » ou autres expressions
similaires, souvent ambigués. Et dans une certaine mesure, elle
semble également vouloir maintenir la personne-

( M.L.Vigil = Maria LOPEZ VIGIL

322 JM.Vigil = José Maria VIGIL )



la bonté de Dieu, la création et l'action libre de Dieu, bien
qu'immanente dans le cours du monde.

La forme radicale ou extréme du post-théisme semble au
contraire nier toute forme de transcendance, d'altérité ou de
distinction entre Dieu et le monde, et par conséquent sa
personnalité et son action libre sur le monde ; donc la création,
la guidance providentielle du cours du monde, jusqu'a la négation
d'un eschaton au-dela de I'histoire spatio-temporelle.

Comme alternative, elle propose une « religiosité cosmique
», qui congoit Dieu comme « 'Energie primordiale », vénére la «
Majesté infinie de l'univers », se tient dans la révérence et
I'émerveillement devant le « Mystére du monde ». Une forme de «
monisme cosmique » qui se rapproche de la tradition religieuse
orientale, en particulier bouddhiste, ainsi que de la tradition
mystique occidentale a la Meister Eckhart ou encore de la
philosophie de Spinoza, ou Dieu est compris comme la substance
unique, éternelle et nécessaire, ni personnelle ni libre.®

Ces deux positions ont en commun la conviction que le
théisme est définitivement « mort » dans la conscience de
I'homme moderne a la suite des progrés de la science, avec sa
nouvelle vision de lunivers (découvertes astronomiques,
évolution, psychanalyse, physique quantique, relativisme,
neurosciences, nouvelle cosmologie, etc.) et son explication
progressive des phénomenes naturels.

Selon ce diagnostic, ce serait surtout la science moderne qui
aurait provoqué le détachement progressif de 1'homme
moderne de la religion en général et du christianisme en
particulier, considérés comme solidaires d'un théisme
désormais scientifiquement indéfendable ; et la diffusion
parallele de I'athéisme, compris comme la simple négation de ce
théisme et donc comme son contraire (comme le soutient
I'anathéisme de Kearney).

Avec la crise du théisme, tous les récits miraculeux de
I'Ancien et du Nouveau Testament seraient réduits a des
constructions mythiques, purement humaines. Comme ceux-
ci sont a la base de la dogmatique chrétienne, les affirmations
fondamentales qui la composent seraient elles aussi de pures
inventions mythiques, aujourd'hui tout a fait incroyables. C'est le
cas, par exemple, de la doctrine de la création, de la chute, de la
rédemption par l'incarnation de Dieu en Jésus (le récit de la
conception virginale de Marie étant bien siir tout a fait mythique),
du sacrifice de la croix, de la résurrection, de l'ascension, de la
Trinité, etc.

De ce diagnostic et de la conviction que la fin de la
religion théiste (considérée comme une simple construction
historique) ne signifie pas la fin de la spiritualité (qui est au
contraire essentielle a I'ére humain), découle l'intention
théologique et pastorale du mouvement dépouiller le
christianisme de son revétement mythique théiste afin d'en
exprimer l'essence en termes post-théistes : seule voie pour en
préserver l'avenir a 'époque moderne et en exploiter le noyau
essentiel, considéré comme capable d'offrir encore aujourd’hui
une contribution importante a la maturation humaine.

ILREGNO-ATTUALITA10/2024

Dans cette imposante opération de « démystification », on
se sent encouragé et autorisé tant par les résultats des sciences
religieuses, qui auraient attesté l'origine historique, et donc —
comme on peut en déduire — la simple invention humaine de la
religion théiste, considérée comme une tentative archaique de
donner un sens aux phénomeénes de la nature dont on ne
connaissait pas les causes réelles ; soit par les résultats des
sciences historico-critiques appliquées a la Bible, a 1'Ancien
Testament et aussi au Nouveau Testament, qui auraient établi
la non-historicité de tous les récits d'événements miraculeux
qui y sont narrés, et donc la nature mythique de tous les
¢éléments de la dogmatique chrétienne. D'ou I'engagement a
remonter a I'expérience originale du Christ faite par les disciples,
dans laquelle se trouverait l'essence du message chrétien
originel.

Du coté positif, cela va de la proposition d'identifier quelle
expérience humaine ces constructions mythiques désormais
obsolétes entendaient transmettre — une forme d'interprétation
du sens du mythe chrétien en cohérence avec la mentalité
moderne et I'expérience spirituelle humaine universelle — jusqu'a
la proposition de laisser de coté toute la soi-disant « histoire
sacrée » décrite par les récits bibliques, pour s'en tenir a la «
nouvelle histoire sacrée » universellement accessible, celle du
récit de la science cosmologique et évolutionniste moderne.

Pour la premiére position, qui fait partie de la forme modérée
du post-théisme chrétien, je voudrais mentionner la pensée de
Spong et de Lenaers ; pour la seconde, qui participe de la
forme la plus radicale, la pensée de Maria Lopez Vigil. Je
passerai ensuite a quelques exemples d'autres conceptions qui
oscillent plus ou moins entre les deux positions. En décrivant les
différentes formes de post-théisme, nous mettrons également
en évidence les principales conceptions qui caractérisent le
phénomene et qui se retrouvent de maniere plus ou moins
accentuée chez ses représentants.

QUELQUES FORMES ET CONCEPTIONS TYPIQUES
DU POST-THEISME CHRETIEN

Spong et la « nouvelle réforme »

Le cceur de la pensée théologique de John Shelby Spong
(1931-2021, évéque épiscopalien américain), expressément post-
théiste, est contenu dans les 12 théses qu'il a proposées en 1998 a
la discussion des Eglises chrétiennes comme appel & une «
nouvelle réforme ». Il en a donné un commentaire détaillé
dans I'essai « Les 12 théses. Appel a une nouvelle réforme » °.
Cesthéses sont la synthése du livre publié¢ la méme année, Why
Christianity Must Change or Die. A Bishop Speaks to Believers
in Exil (HarperOne, New York 1998) '°.

La premiére thése déclare la mort du théisme, dans la
définition qu'elle en donne, et le devoir de trouver une nouvelle
maniére de concevoir et de parler de Dieu. Theése
déterminante pour celles qui suivent concernant les conceptions
fondamentales

323



du christianisme traditionnel, de la christologie a l'eschatologie.

« Le théisme comme manieére de définir Dieu est mort.
Nous ne pouvons plus percevoir Dieu de maniére crédible
comme un étre doté d'un pouvoir surnaturel, vivant dans les
cieux et prét a intervenir périodiquement dans I'histoire
humaine pour accomplir sa volonté. Par conséquent,
aujourd'hui, la plupart de ce qui se dit sur Dieu n'a pas de
sens. Nous devons trouver une nouvelle fagon de
conceptualiser Dieu et d'en parler » (« Les 12 théses », 71).

D'ou la crise de la foi chrétienne dans laquelle nous
vivons, exprimée en termes théistes. 11 suffit ici de rappeler la
deuxieéme thése, sur la christologie : « Puisque Dieu ne peut étre
congu en termes théistes, il est absurde de chercher a
comprendre Jésus comme « l'incarnation d'une divinité théiste
». Les concepts traditionnels de la christologie ont donc fait
faillite » (ibid., 81).

Spong, pour sa part, pense positivement que le cceur du
message et de la foi chrétienne réside dans « l'expérience de
la rencontre avec Dieu en Jésus » faite par les premiers
disciples (cf. ibid., 84). Alors que l'attribution a Jésus de
pouvoirs surnaturels Iui permettant d'accomplir des «
miracles », ainsi que les récits de la naissance virginale, de
l'incarnation, de la résurrection, jusqu'a la conception de la
Trinité, seraient des constructions postérieures, par lesquelles
on a cherché a exprimer cette expérience dans les termes du
théisme propre a la culture religieuse de 1'époque. Aujourdhui,
l'expérience chrétienne originelle pourrait toutefois étre exprimée
différemment en termes post-théistes. Par exemple en disant :
« Peut-étre les gens ont-ils vu et expérimenté dans sa vie « la
source de la Vie », dans son amour « la source de I'Amour » et
dans son étre « le fondement de I'Etre ». Peut-étre ont-ils entendu
en lui et par lui l'appel a vivre pleinement, a aimer
généreusement et a étre tout ce que chacun pouvait étre »
(ibid., 84s).

En concevant le divin et 'humain non plus comme deux
royaumes séparés mais comme « une réalit¢ continue », le
chemin vers la plénitude et le divin consisterait « a devenir
profondément et pleinement humains » (ibid, 85), « a
transcender la nécessité de survivre et a étre capables de se donner
dans I'amour pour les autres » (ibid.).

Comme on peut le voir, il s'agit d'une interprétation de
l'essence du christianisme sous un angle essentiellement éthique,
sans pour autant éliminer complétement une source
transcendante mystérieuse, distincte mais non séparée de
maniére dualiste du monde. Ainsi, par exemple, il affirme ailleurs :
« Je fais l'expérience de Dieu comme « Autre », comme «
Transcendance », comme « Profondeur » et comme sens ultime
de la vie (...) Le divin est la dimension profonde de 'humain ».
11

Roger Lenaers et son christianisme non

religieux

Roger Lenaers (1925-2021, prétre jésuite belge, puis curé
catholique dans le Tyrol autrichien)"? estime que le

ILREGNO-ATTUALITA10/2024

christianisme, dans son essence, n'est pas une religion, c'est-a-
dire un théisme (religion et théisme sont pour lui, et en général
pour les post-théistes, la méme chose), mais plutdt « la
communauté de ceux qui se laissent guider par la foi en Jésus
de Nazareth, qui reconnaissent en lui la révélation immortelle du
Mystére absolu ou, en termes prémodernes, reconnaissent
Jésus-Christ comme le Fils éternel de Dieu ».

Par conséquent, il est possible, selon lui, d'abandonner tous les
¢éléments religieux dont cette foi a été historiquement revétue,
tels que les dogmes, les lois, les prétres, les sacrements, les
livres sacrés, les temples, les veeux et les prieres, et d'essayer
de la concilier avec la modernité. Ce qui, selon lui, est possible si
la nouvelle image post-théiste de Dieu, comme ce « quelque
chose » de mystérieux qui « se cache derriére toutes choses »
et qui est I'élément clé de la religiosité, parvient a inclure « les
deux ¢€léments classiques de I'image chrétienne de Dieu, ceux
de Créateur et de Pére » (« Le christianisme et la modernité
sont-ils compatibles ? », 136).

Quant a la création, elle est possible si elle est comprise non
pas comme une « production », mais comme une « expression
de son intimité dans la matiére » (ibid., 135). Le cosmos serait
alors a comprendre comme « l'expression d'un Esprit absolu qui
évolue lentement », sans opposition entre « Dieu » et le
cosmos, mais « seulement une distinction » (ibid., 136),
indispensable pour ne pas compromettre notre liberté et notre
autonomie.

Quant au terme « Peére », il renverrait a l'expérience que
Jésus a faite de la Réalité¢ ultime comme amour absolu a son
égard, donc pas littéralement comme son pére, mais pour lui
comme un pere, qui l'encourageait a toujours aimer. Et il ajoute :
« Cet amour absolu n'habite pas le ciel, mais le coeur de tout
ce qui existe et fait constamment évoluer toutes choses, poussant
les étres humains a étre plus humains, a étre plus amour. Ce
Quelque chose est donc un « Tu » absolu, qui nous dit « tu »
» (ibid., 137).

Pour le reste, il faut une profonde reformulation du credo
chrétien en des termes qui ne soient plus théistes. Cela implique «
d'abandonner le credo formulé a Nicée » (ibid., 138), de
déclarer impossible la résurrection des corps, de comprendre la
résurrection du Christ et la ndtre comme la « transition finale vers
1'Amour absolu » (ibid., 142), considérer la Bible comme un livre
de paroles humaines, avec lesquelles les auteurs, dotés de
capacités mystiques, « ont cherché a exprimer leur expérience
intense du Merveilleux transcendant » (ibid., 147), etc.

En conclusion, il se demande : « Que reste-t-il du
monument millénaire catholique si I'on abandonne le Theos et
que l'on devient un fidele « athée » ? Il n'y a aucun doute : il
reste 1'essence. Et cette essence n'est pas la formulation du
credo, ce n'est pas un livre contenant les paroles infaillibles de
Dieu, ce ne sont pas les dix commandements, ce n'est pas une
hiérarchie autocratique, ce ne sont pas les sacrements et le
sacerdoce ou la messe et les rituels de la liturgie, ce n'est pas la
priére de pétition ni l'obéissance aux régles de I'Eglise. Clest la
conscience du

324



le fait que nous faisons partie d'un cosmos qui est l'expression,
en constante évolution, de I'Esprit créateur, qui est Amour, ainsi
que le désir de nous laisser émouvoir par cet Amour, en suivant
Jésus, que nous connaissons comme quelquun qui est
éternellement vivant parce que totalement rempli d'amour »
(ibid., 156).

Une interprétation du christianisme, celle de Lena-ers, en
termes non seulement éthiques, mais aussi « mystico-cosmiques
», comme nous pourrions le résumer.

José Maria Vigil et I'histoire sacrée cosmique
La position de José Maria Vigil (prétre clarétain espagnol,
naturalisé nicaraguayen, coordinateur de 'EATWOT et figure
de proue du nouveau paradigme post-religicux ou post-théiste)
est beaucoup plus radicale, tant dans sa critique de toute la
vision religieuse chrétienne théiste que dans la proposition
alternative qu'il avance. En ce qui concerne l'aspect
déconstructif, il convient de souligner son caractére « militant ».
Les différents éléments théistes du christianisme ne sont pas
abandonnés discrétement, laissés tomber en désuétude ; il
s'agit « de les énoncer et de les combattre, tant pour leur nature

obsoléte que, surtout, pour leur caractére nuisible »."

La proposition alternative abandonne complétement toute
référence aux récits bibliques, considérés comme mythiques,
pour s'en remettre a la seule source authentique de vérité, y
compris en ce qui concerne le sens de la vie et la promotion
de la profondeur humaine, a savoir le récit de la science. Ces
deux citations suffisent : la premiére, d'inspiration positiviste
comtienne évidente : « Les questions relatives au sens de notre
vie, controlées de maniére exclusive par la religion depuis des
temps immémoriaux, puis plus tard également par la
spéculation philosophique, ont changé de lieu et sont aujourd'hui
examinées dans le laboratoire de la science (...) qui, pour la
premiére fois, répond de manicre ample et en grande partie
satisfaisante a la question de savoir qui nous sommes et d'out nous
venons » (« Ricentrando il ruolo futuro della religione », 169).
La deuxiéme citation suppose la révolution épistémologique
qui en découle pour la théologie, a savoir le remplacement de la
primauté des Ecritures saintes en tant que livre de la révélation
de Dieu par la primauté du livre de la nature, que seule la
science interpréte correctement et de maniére universelle. Les
Ecritures ne seraient en fait qu'un simple « commentaire » du
livre de la nature, écrit par des hommes élaborant des mythes a
l'aide de leur imagination pour donner un sens et une
orientation, a une époque pré-scientifique, a la réalité inconnue.
On en arrive ainsi a dire, a propos de 1'évolution contre la
création : « Les Eglises chrétiennes (...) ne sont pas en mesure
de comprendre que le véritable « récit », le récit fondamental,
n'est pas celui constitué par les mythes bibliques, mais celui que
la science nous montre, la nouvelle histoire cosmologique, la
nouvelle histoire cosmique scientifique. Notre véritable histoire
sacrée est l'histoire sacrée cosmique, la naissance du Cosmos, ses
13 730 millions

ni d'années d'évolution... ». 1°

I LR EGNO- ACTUALITES 10/2024

Dans cette nouvelle histoire sacrée, il n'y a plus de place

pour le théocentrisme, le christocentrisme et encore moins
pour l'ecclésiocentrisme, mais seulement pour /'oikocentrisme, qui
devient le terme clé de la nouvelle religiosité post-théiste.
«l n'y a pas de place — écrit-on — pour un autre « centrage »
que celui de la Réalité, la Réalité cosmique sacrée totale dont
nous faisons partie, a laquelle nous appartenons, car c'est notre
Oikos, notre grande maison. Le seul centrisme apparemment
praticable en ce moment historique est l'oikocentrisme » (« Il
ne s'agit plus de croire », 59s).

D'ou la description de la nouvelle spiritualité oiko-centrée
qui est proposée pour l'aprés-théisme : « Nous avangons vers la
rédemption d'une spiritualité centrée sur le caractére sacré de la
réalité cosmique, de notre Oikos sacré, et non plus sur un ciel
imaginé au-dessus des nuages ou dans l'arriére-plan
ontologique de la métaphysique. Dans le domaine religieux,
nous chercherons donc & vivre comme ce que nous sommes,
comme une Terre qui en est venue a penser, a connaitre, a
adorer, a se redécouvrir comme Gaia, cosmos conscient et
sacré en évolution » (ibid., 68).

La négation post-théiste d'un Dieu sépar¢ du monde,
dualistiquement extérieur et supérieur au monde, n'impliquerait
donc pas la négation du « Mystére du monde », la
« divinité » présente dans cet Univers. « Selon la vision
scientifique — observe-t-on — il n'y a ni « extérieur » ni « supérieur
» au cosmos, il n'y a rien ni personne en dehors du cosmos. Cela
ne signifie pas nier le Mystere, la « divinité » présente dans cet
Univers, mais cela signifie, en revanche, nier qu'il faille utiliser
des catégories mythiques pour s'y référer » (ibid., 64).

D'ou la proposition d'une célébration liturgique qui ne
ferait plus référence a l'histoire sacrée de la Bible, mais a la
nouvelle histoire sacrée de 1'évolution du Cosmos telle que
découverte par la science, c'est-a-dire la proposition d'une
véritable célébration de la « PAques cosmique », dans laquelle
« la Terre et le Cosmos parviennent a se contempler et a se
célébrer en nous ».'¢

Dans le schéma de célébration proposé a titre d'exemple, les
étapes de 1'évolution du Cosmos jusqu'a I'homme sont retracées
avec une attitude contemplative et adoratrice, accompagnées du
refrain : « Et le Grand Mystére est 1a », pour animer le processus

ascendant de l'énergie a la maticre et a la vie, jusqu'a ce que, dans
I'homme, « la Terre commence a se voir, a se sentir, a penser, a
réfléchir dans 1'étre humain et dans sa science » (« Paques
cosmique », 216). Pour conclure, dans une attitude d'adoration

: « Le Grand Mysteére est ici, sur Terre et dans le Cosmos qui,
en nous, prennent conscience d'eux-mémes, et vénérent, adorent,
contemplent avec ivresse, avec gratitude, le Mystére que nous
sommes et qui remplit tout » (ibid., 219). Nous nous demandons
si, dans cette position post-théiste, une certaine transcendance
de Dieu est sauvée ou si Dieu s'identifie au monde, a la nature
sacrée, ou la seule transcendance est le dépassement continu
du Cosmos ? La deuxiéme alternative viendrait a I'esprit, entre
autres, avec l'intention déclarée de récupérer la religiosité du
Paléolithique, centrée sur la sa-

325



La royauté de la nature, la Grande Mére qui nous engendre et
nous nourrit, d'ou nous venons et ou nous retournons. Cette
religiosité qui, selon lui, régnait avant le tournant que la
révolution agricole allait apporter, au Néolithique, a la
religion théiste. Un tournant jugé néfaste pour la planéte et pour
l'espéce humaine, dont il faut prendre ses distances en «
rentrant a la maison » apres
« cet exil volontaire inutile et déja plus que suffisant ». !’
D'autres auteurs présents dans ces volumes sont plus vigilants
sur ce point, comme José Arregi (du Pays basque, ancien prétre
franciscain et théologien catholique) et surtout Leonardo Boff
(figure de proue catholique de la théologie de la libération),
que nous aimerions maintenant mentionner.

José Arregi et I'indétermination de I'alternative
José Arregi déclare expressément son incertitude quant a la
maniére de comprendre et d'exprimer l'alternative au théisme.
Contre le théisme, il affirme que ce que nous appelons
« Dieu » n'est pas l'explication du monde, « mais le Mystére du
monde, Mystére inexplicable de beauté et d'amour dans lequel

nous sommes, notre essence ultime et notre vocation supréme ».
18

Afin de comprendre ce Mystére unique du monde, il souhaite
une collaboration entre la science et la mystique, chacune avec
ses méthodes respectives : « La science est 1'art de mesurer les
parties du tout. La mystique est l'art de contempler le tout dans
chaque partie » (« Le credo devant la science », 56). Quant aux
limites de la science et & ses contributions possibles au regard
mystique, il précise : « Concernant cette Réalité Ultime ou
Premiére, le Mystere du monde, les sciences n'affirment ni ne
nient quoi que ce soit, mais elles imposent a notre langage un
certain cadre de cohérence et de raison, si nous voulons dire
quelque chose qui ne diminue pas le Mystére » (ibid., 65s).

En ce qui concerne la relation entre Dieu et le cosmos, on
critique clairement — conformément a tout le post-théisme — le
« dualisme théiste », mais aussi le « monisme panthéiste » ou
l'athéisme associ¢ au positivisme dogmatique : « Dieu ou la
Réalité ultime et le monde — affirme-t-on — ne sont pas deux, mais
pas non plus un. Dieu ou la Profondeur du Réel n'est ni a
l'intérieur ni a l'extérieur du monde. Dieu n'est ni dicible ni
localisable » (ibid., 66).

« Qu'est-ce donc que Dieu, se demande-t-il, au-dela de
son image théiste personnelle et au-dela de sa simple négation
athée associée au positivisme dogmatique ? Nous ne savons pas le
dire : il ne nous reste que des images insuffisantes : Dieu est au
monde comme le Tout est a la somme des parties, comme le
Fond ou la Source de toutes les formes, I'Etre des étres, la
Créativité de l'univers (...) La Communion de tous les étres, (...)
le Moi de chaque toi et le Toi de chaque moi, (...) 'Information
universelle, ou I'Ame du monde, ou la Conscience de
l'univers, ou la tendresse des amants » (ibid., 67).

I LR EGNO- ACTUALITES 102024

L'alternative au « théisme personnaliste » reste donc
indéterminée ou caractérisée par de nombreuses images ou
noms. En accord, semble-t-il, avec la tradition de I'apophatisme
mystique, qui revient souvent chez les post-théistes.

Leonardo Boff et I'écospiritualité

Leonardo Boff semble sans aucun doute plus averti sur le plan
théologique et philosophique en ce qui concerne la relation entre
Dieu et le Cosmos, a tel point qu'il ne me semble pas qu'il faille le
considérer comme un post-théiste au sens strict, étant donné son
affirmation claire de la distinction et de la transcendance de Dieu
par rapport au monde.

Malgré certaines ambiguités terminologiques, comme le titre

de son essai « Le Dieu qui surgit dans le processus de la
cosmogénése »." En effet, il fait une distinction claire entre ce
que la science peut constater et ce & quoi peuvent parvenir la
philosophie et la théologie, c'est-a-dire l'intelligence humaine
animée par I'amour ; une intelligence que méme le scientifique, en
tant qu'étre humain, peut mettre en ceuvre, au-dela et
indépendamment des résultats de sa méthode strictement
scientifique.

En effet, la science, en tant que telle, ne sait rien et ne peut
rien dire sur ce qui existait avant le Big Bang et sur la « fondus
énergie » ou « vide gravitationnel » imaginé par les astrophysiciens
commie toile de fond a partir de laquelle serait né le point initial qui
en serait a lorigine. Mais l'ordre finaliste du processus
cosmologique qui conduit a I'émergence de la conscience humaine,
selon le « principe anthropique », non seulement suscite
I'émerveillement et un profond respect, mais « renvoie a un Ordre
supréme : la conscience et l'esprit indiquent une Conscience
supérieure et transcendante » (ibid., 110).

« A strictement parler, précise-t-il, I'Energie fondamentale
appartient a I'ordre actuel des choses. Mais elle renvoie a une Ré-
altéité encore plus mystérieuse et indéchiffrable que le Vide
gravide, bien au-dela de ce que nous pouvons imaginer. Ce
Vide lourd est une métaphore de cette Réalité originelle,
authentiquement mystérieuse et fascinante » (ibid., 112).

En pratique, il nous semble que Boff reprend 1'argument
traditionnel en faveur de l'existence de Dieu, qui part de I'ordre et de
la finalité de la nature. Si ce n'est comme démonstration
scientifiquement rigoureuse, du moins comme argument ayant
une portée véridique similaire a celle que Kant attribuait aux
preuves de l'existence de Dieu : celle d'étre suffisante pour
convaincre en matiére de pratique éthique.*® D'autant plus, comme
le soutient Boff; si 'on ajoute & la raison I'intelligence du coeur ou «
la raison cordiale », comme il I'appelle, non sans assonances avec
les « raisons du cceur » de Pascal. Dans un sens non
immanentiste, il faudrait donc comprendre — a notre avis —
certaines expressions ambigués de Boff telles que les suivantes,
qui ouvrent a I'« écospiritualité » telle que I'auteur la comprend et
la propose : « Si tout est énergie dans des réseaux de relations,
nous sommes d'une maniére particuliére imprégnés d'énergie
vitale, spirituelle, cosmique. C'est a travers nous que la Terre et
'Univers lui-méme acquicrent une conscience en se tournant eux
aussi, a leur maniére, vers la Source sacrée de tout étre et de toute
énergie. Cette Energie, qui

326



nous rend vivants, c'est l'autre nom de Dieu ou de I'Esprit créateur
et vivifiant. Cette vision donne naissance a une spiritualité :
embrasser le monde signifie embrasser Dieu, qui se cache et
émerge en chaque étre. (...) Le principe cosmogonique de
l'auto-organisation de 1'Univers opére dans chacune des parties
et dans le Tout. Sans nom et sans image. Dieu est le nom que les
religions ont trouvé pour le libérer de l'anonymat et l'insérer
dans notre conscience et dans notre célébration » (ibid., 114s).”!

La spiritualité proposée par Boff pourrait étre définie
comme un « naturalisme cosmique ». Elle méle — en accord avec
l'ensemble du mouvement post-théiste — vision scientifique et
vision mystique, non sans un étrange mélange entre les deux, et
surtout non sans ambiguité sur le théme de la transcendance de
Dieu, qui risque d'étre réduit a I'énergie qui imprégne et anime le
monde, telle qu'elle est constatée ou hypothétisée par la
science actuelle. #

Paolo Gamberini et le monisme relatif

L'imbrication entre science et mystique est également théorisée
comme méthode de travail théologique par Paolo Gamberini
dans son récent ouvrage, cit¢ plus haut, Deus duepuntozero.
Ripensare la fede nel post-teismo (Dieu 2.0. Repenser la foi dans le
post-théisme), publié en 20222 A mon avis, il s'agit de l'un des
textes les plus engagés sur le plan théologique de manicre
organique et constructive parmi ceux que je connais du courant
post-théiste.

L'intention du livre, comme l'indique le sous-titre, est de
repenser le christianisme a l'ére du post-théisme, ce qui
constituerait dans le domaine culturel et religieux un véritable «
changement de paradigme », au sens ou l'entend Thomas
Kuhn.

Dans le cadre du mouvement chrétien post-théiste, on
souhaiterait toutefois passer dune phase déstructurante, qui aurait
bien identifi¢ le théisme a critiquer mais pas l'alternative a
proposer, a une phase constructive, systémique, capable de relier
de manicre organique les résultats de la recherche historico-
critique des Evangiles, les découvertes scientifiques les plus
récentes — en particulier celles de la physique quantique et des
neurosciences —, les différentes conceptions mystiques et la
philosophie relationnelle (cf. Deus duepuntozero, 24). 11 s'agit donc
de procéder avec une méthode interdisciplinaire et
transdisciplinaire.

Mais aussi, et c'est a notre avis l'une des caractéristiques
originales de l'ouvrage, « en s'éloignant de la tradition théiste
elle-méme, en particulier de la tradition philosophique et
théologique du néoplatonisme » (ibid., 18). En effet, comme il est
précisé plus loin, « les éléments anciens présents dans cette
tradition de pensée constituent un trésor pour la foi chrétienne et
ouvrent la voie a une vision panenthéiste et post-théiste » (ibid.).

Le néoplatonisme panentiste, par exemple, serait selon
l'auteur déja présent chez saint Thomas et aurait largement
influencé Maitre Eckhart, auquel I'ouvrage fait souvent référence.
Des éléments panentistes seraient d'ailleurs déja présents dans
le Nouveau Testament, notamment chez Paul et dans
I'Evangile de Jean, qui parlent de la

ILREGNO-ATTUALITA10/2024

présence omniprésente de Dieu dans toute la réalité et d'une
profonde unité de Jésus avec Dieu, a laquelle nous sommes tous
appelés et impliqués.®*

Comme point de départ de son discours, Gamberini fait
sienne a la fois la diagnose de la crise du théisme donnée par les
post-théistes et leur définition du « théisme » comme conception
qui imagine un Dieu supraterrestre, « séparé du monde et qui, de
temps a autre, a sa discrétion et selon son arbitre, intervient ici ou la
» (ibid., 14). « Un étre personnel qui agit dans le monde par des
miracles, des actions particuliéres a travers l'inspiration
prophétique, l'incarnation, la providence et le jugement dernier »
(ibid., 33). Une image qui serait constitutive des religions, dont le
judaisme, le christianisme et l'islam.

Contrairement a l'athéisme, le post-théisme ne rejetterait
toutefois pas toute transcendance, mais seulement la transcendance
de cette image de Dieu (ibid., 14). Méme si peu apres, et tout au
long du volume, la seule transcendance qui semble étre soutenue
est celle de I'« auto-transcendance » propre au monde, dont la
source serait le « logos commun et mystique », qui imprégne toute
chose et exprime la nature méme de Dieu (ibid., 19).

En conséquence, l'auteur niera la distinction absolue entre Dieu
et le monde, considérée comme I'expression d'une logique duale, et
soutiendra la thése de I'« identité relationnelle » entre Dieu et le
monde, c'est-a-dire le « monisme relatif » (cf. ibid., 24 et passin), qui
convergerait avec le « panenthéisme » (ibid,, 18, 467s). Monisme
relatif ou relationnel qui constitue la clé de volite de sa
réinterprétation de la foi chrétienne : « Le monisme relatif
présenté dans ce livre se veut une proposition de relecture de
la foi chrétienne » (ibid., 24).

Comment comprendre ce « monisme relatif » ? Gamberini le
décrit a l'aide de la formule (x =x +y), qu'il s'efforce d'expliquer
a plusieurs reprises dans le texte. Par exemple : « La
transcendance et l'absoluité de Dieu (x = x) se manifestent dans sa
relativité (x +y). Si l'identité de Dieu se détermine dans sa relation a
la création (x = x +y), cela signifie que ce qui individualise la
créature (principium individuationis) est également propre a
Dieu, non par identité absolue (x = y) mais par identité relative »
(ibid., 76).

Ce qu'est concretement cette « identité relative » est précisé dans
une certaine mesure plus loin, ou il sera question, par exemple, d'«
unité dans la différence » ou de « distinction, qui est rendue possible
par une unité qui la précéde, l'embrasse et la constitue » (ibid.,
467-68).

Plus clairement, dans un autre texte, on dira : « Dans le
monisme relatif, les deux aspects (x) et (x + y) ne sont distincts que
Jormellement ; en réalité, ils sont identiques. Comme les deux faces
d'une piéce de monnaie, qui ne sont pas identiques, mais qui
constituent la méme piéce, Dieu s'identifie a sa relation avec la
création, en vertu de son étre créativité originelle ».%

Le point qui le distingue du théisme traditionnel, si je
comprends bien, est que dans ce dernier, le monde ne peut
exister sans Dieu qui en est le créateur et le fondateur.

327



Dans le monisme relatif, c'est Dieu qui ne peut exister sans le
monde, puisque le monde est son expression propre, le résultat
de son étre essentiellement toujours en action, de maniére
immuable, et donc toujours en train de s'exprimer dans la
création.

Le monde insiste donc sur Dieu, il lui est essentiel, méme s'il
ne lui ajoute rien. Comme le dit saint Thomas — et ce serait un
¢lément central de son néoplatonisme — Dieu est ['Ipsum esse per
se subsistens, auquel les entités ne peuvent rien ajouter. En effet,
elles sont depuis toujours en Dieu comme ses idées coessentielles
et aussi comme effet de son action immanente. Dieu n'a pas
besoin de passer de la puissance a l'acte ni pour les créer ni pour
les connaitre, car il les a déja depuis toujours en lui, ils font partie
de son essence, ils sont « un » en lui 7',

En conséquence de cette idée de « monisme relatif », la liberté
de la création est expressément niée, au motif qu'elle serait un
acte arbitraire et introduirait en Dieu quelque chose d'analogue
au temps (cf. Deus duepuntozero, par exemple 191, 376). Il y
aurait en effet un état dans lequel Dieu est capable de créer ou de
ne pas créer, de faire x ou y, suivi d'un état dans lequel Dieu choisit
x ou y (cf. ibid, 376).® 11 s'ensuit la négation de la
personnalité de Dieu dans la mesure ou elle serait liée a cette
liberté et au temps. Et aussi une révision profonde tant de la
christologie que de la doctrine de la Trinité de Dieu.

Comme l'affirme dés les premiéres lignes de I'ouvrage,

« cette conception de Dieu comme relation essentielle avec la
création et non plus comme entité séparée implique une
nouvelle compréhension des deux mystéres fondamentaux de
la foi chrétienne : I'incarnation de Dieu et la Trinité de Dieu »
(ibid., 39).

L'incarnation, dépouillée du mythe chrétien théiste, doit étre
comprise comme le sommet de l'expression de soi ou de la
communication progressive de Dieu dans le monde (ibid., 36
et passim).® 1l ne s'agit donc pas d'un événement singulier, mais
d'un événement cosmique ; non pas d'un événement qualitativement
différent des autres, mais seulement quantitativement ; ou plutot offert
par Dieu a tous les hommes et recu selon la capacité et la liberté¢ de
chacun.

Dieu se communique toujours de la méme maniére a tous

et est présent et actif de la méme maniére en tous, sans préférence,
dans le processus de transcendance du monde dans lequel il
s'exprime. Mais chacun I'accueille selon ses capacités.
« Dans le processus de transcendance de toute la réalité,
Jésus de Nazareth n'est pas une exception, mais représente le
sommet de la réception et de l'accueil créés du mystére de Dieu
qui se communique » (ibid., 37).

La Trinité ? « C'est pour ainsi dire une métaphore pour
exprimer la relationnalité absolue de I'essence divine » (ibid.,
410). Cette relationnalité absolue ne désigne pas la relation
intraréligieuse entre le Pére, le Fils et le Saint-Esprit, comme le
veut la croyance chrétienne, mais la relation avec la « création » ou
le « monde », qui fait ainsi partie de I'essence divine, au sens de «
l'identité relationnelle » exprimée par la formule déja citée x = x+y

(cf.

ILREGNO-ATTUALITA10/2024

ivi, 356s ; 76s ; cf. également 159, ou il est question de « l'identité
réelle de Dieu avec sa relation a la création »).

En résumé, pour Gamberini, « Dieu est Trinité, non pas parce
qu'il est trois personnes, mais parce qu'il est Trinité en tant que
relation substantielle avec la créature. Le langage trinitaire ne
décrit pas tant l'étre intime de Dieu indépendamment de notre
créature-ité, mais vise plutdt a articuler la relation de toutes
choses en Dieu » (ibid., 410).

A notre avis, si I'on doit certainement apprécier la tentative de
Gamberini de repenser les vérités chrétiennes fondamentales
a la lumiére de la culture moderne, désormais considérée
comme post-théiste, le résultat, formulé dans la thése du «
monisme relatif », souléve de sérieuses questions en raison du
risque concret de bouleverser les fondements de la foi
chrétienne, tels que la personnalité de Dieu, la liberté de la
création et la consistance de la création en tant que réalité
distincte de Dieu, 'originalité unique de l'incarnation du Fils
de Dieu et la conception trinitaire de Dieu. Peut-étre aussi en
raison d'un aplatissement excessif et acritique sur les positions
post-théistes, sur lesquelles nous aimerions maintenant formuler
quelques observations critiques en référence aux nombreux
problémes philosophiques et théologiques qu'elles soulévent.

PROBLEMES PHILOSOPHIQUES ET
THEOLOGIQUES DANS LE POST-THEISME
ET OBSERVATIONS CRITIQUES  ET
EVALUATIVES

Ce mouvement de véritable déconstruction et de
restructuration radicale du christianisme souléve de nombreux
problémes philosophiques et théologiques. J'en mentionnerai
quelques-uns sous la forme d'un bilan synthétique des mérites a
reconnaitre au mouvement et des points que je considére comme les
plus discutables. Parmi les mérites, je citerai notamment les
trois suivants.

Le mérite d'avoir placé la question de Dieu au centre de la
réflexion globale sur le christianisme dans la phase culturelle
actuelle, ou la sécularisation se caractérise de plus en plus par la
mondialisation des résultats de la science et de la technologie, qui
nous ont fait sortir de la « vision enchantée » du monde ; par la
maturation croissante d'une conscience éthique plus respectueuse
de l'individualité et de la liberté personnelle ; par la diffusion du
pluralisme religieux, dans lequel les différentes visions de Dieu
se rencontrent et se confrontent et ol aucune ne peut désormais
prétendre au monopole exclusif du divin.

Le mérite d'avoir, dans ce contexte, mis en évidence et critiqué
certaines visions archaiques et déformées de Dieu présentes dans
la tradition religieuse, y compris chrétienne : par exemple, la vision
de Dieu comme une entité séparée du monde, machiste et guerriére,
qui agit arbitrairement dans le monde comme cause parmi les
causes, impose de maniére tout a fait hétéronome des normes de
comportement en obligeant a les respecter par des
récompenses et des punitions... En un mot, cette vision « sacrée
» de Dieu comme mysterium tremendum et fascinans, selon
Rudolf Otto, que Jésus avait déja clarifiée par rapport a I'Ancien
Testament, en présentant le Pére céleste comme tout et
uniquement amour miséricordieux. *

328



Le mérite d'avoir rappelé la nécessité de placer l'expérience
spirituelle et mystique au centre de la vie chrétienne, en évitant de
réduire le christianisme a une idéologie, un légalisme ou un
ritualisme. Un rappel accompagné de la tentative, certes plus
problématique mais appréciable, de relier I'universalité unificatrice
de la pensée scientifique a I'universalité unificatrice présumée de
la spiritualité mystique de type cosmique-écologique.

Parmi les points discutables (ou a discuter) dans les
questions générales que souléve ce post-théisme chrétien, j'en
signalerai ici quelques-uns qui me semblent les plus
pertinents.

Sur la définition du théisme

Tout d'abord, on peut contester le fait que les post-théistes
étendent arbitrairement a toute la tradition religieuse, y compris
judéo-chrétienne, la définition qu'ils donnent du « théisme » : un Dieu
séparé du monde et qui intervient de ['extérieur par des actions
surnaturelles ponctuelles. Le « théisme » propre a la tradition
judéo-chrétienne, et pas seulement, ne se caractérise en effet pas par
la conception de Dieu comme une entité séparée du monde, mais
parce qu'il le congoit comme un étre distinct du monde et créateur
libre du monde et, en ce sens, transcendant le monde ; et, surtout,
parce quil le considére comme doté, au sens analogique,
d'intelligence et de liberté, et donc de personnalité.*'

Ainsi, par exemple, dans la terminologie qui s'est imposée a
1'époque des Lumiéres (telle que définie par Kant),” le théisme se
définit par opposition au déisme, précisément parce que, tandis
que le déisme n'attribue a Dieu que des prédicats transcendantaux,
tels que l'absoluité, l'infinité, la nécessité, I'éternité et autres, le
théisme lui  attribue également les prédicats non
transcendantaux de l'intelligence et de la liberté, et donc de la
personnalité. Mais ni l'un ni l'autre, s'opposant a ['‘athéisme, ne se
définissaient en pensant Dieu comme séparé du monde ; si jamais,
en le pensant comme distinct du monde, ils se distinguaient du
panthéisme.

Toute la tradition judéo-chrétienne, depuis I'Ancien et le
Nouveau Testament jusqu'a la tradition catéchétique la plus
courante, a en effet toujours considéré Dieu comme présent et
agissant partout, dans le ciel, sur la terre et en tout lieu (comme
l'affirmait le catéchisme de Pie X lui-méme),” sans jamais
opposer transcendance et immanence, la seigneurie de Dieu sur le
monde et sa présence agissante en lui. Le ciel, ou Dieu habiterait, a
toujours été une métaphore cosmologique évidente ! Dieu, en tant
qu'il est constamment compris comme pur esprit, n'est en effet
pas localisable au-dessus ou en dessous, a l'extérieur ou a
l'intérieur du monde **Jusqu'a comprendre que la transcendance
absolue de Dieu se caractérise précisément par sa capacité
supréme d'étre tout en tous, tout pour tous, capable daimer
chacun de tout son étre, jusqu'a étre celui qui, dans sa liberté et son
amour souverains, est capable d'assumer comme sienne la
nature humaine elle-méme.”

De méme, dans le théisme classique, il n'est pas essentiel
dattribuer a Dieu des interventions surnaturelles ponctuelles
depuis I'

I LR EGNO- ACTUALITES 102024

extérieur du monde, mais seulement l'action providentielle
dans le monde, surtout a travers ce qu'on appelle les « causes
secondes ».

La remise en question actuelle, par certains représentants de la
théologie catholique, non seulement de 'efficacité mais aussi de la
possibilité théorique d'interventions ponctuelles de Dieu en tant
que cause parmi les causes du monde, les soi-disant « miracles »
comme exceptions aux lois de la nature, ne me semble donc pas
affecter le noyau essentiel du théisme chrétien traditionnel.*® En
revanche, elle est profondément contredite par le post-théisme
lorsque, critiquant la vision d'un Dieu séparé du monde, celui-ci
remet expressément ou implicitement en question tant la distinction
par rapport au monde que la liberté et la personnalité.

Sur la place accordée ala science en

théologie

La place que le post-théisme attribue a la science dans la
théologie est trés problématique, en particulier dans ses formes les
plus récentes physique quantique, cosmologie actuelle,
neurosciences, mais aussi sciences anthropologiques ou historico-
critiques, au point de l'élever au rang de source unique ou
déterminante de connaissance, y compris dans le domaine
théologique et religieux (cf. ce qui a été écrit précédemment sur
la « nouvelle histoire sacrée »).

Pour le post-théisme, la science serait déterminante tant
pour identifier ce qui, dans les affirmations chrétiennes, n'est
plus crédible parce que, a la lumiére des nouvelles découvertes
scientifiques, se serait révélé étre le fruit d'élaborations mythiques
et préscientifiques (comme si, je le remarque, l'objet fondamental
de la théologie était de nous dire « comment vont les choses dans le
cosmos expérimentable »), que pour offiir des concepts et des
images plus vrais de Dieu : par exemple, Dieu ou le divin
compris comme I'énergie qui imprégne l'univers et le fait évoluer
(comme si, je le remarque, ces qualificatifs cosmologiques ne
s'appliquaient a Dieu, mystére incompréhensible et indicible, que de
maniére analogique ou symbolique, comme ceux de nature
anthropologique).

11 est également problématique, & mon avis, de considérer
que la science en tant que telle, avec sa méthode hypothético-
expérimentale, puisse étre une alliée dans la vision mystique ou
sacrée de la nature, c'est-a-dire qu'elle puisse appréhender le monde
comme un mystére divin. 11 en va autrement pour les
scientifiques qui, en tant qu'étres humains comme les autres, sont
capables de réfléchir philosophiquement et d'intuiter la réalité avec
le sens religieux ou la lumiere de la foi, bien au-dela des résultats
obtenus par la seule méthode scientifique.

Sur la sacralisation

ou resacralisation de la nature

La sacralisation ou la resacralisation de la nature, dont parle le
post-théisme, pose également des problémes historiques et
théoriques : tant par la maniere dont elle s'oppose a la
désacralisation de la nature opérée par le théisme avec la doctrine
de la création, que par la maniére dont elle la propose comme une
vision religieuse de la nature a récupérer ou a laquelle revenir.

329



11 est certain que le judaisme et le christianisme ont dépassé
toute forme d'idolatrie de la nature ou des forces de la nature, et en
cela, ils l'ont effectivement désacralisée ou ne l'ont pas
considérée comme « divine ». Mais cela ne signifie pas pour
autant qu'ils aient dévalorisé la nature en la réduisant a une
matiere inerte et amorphe a la disposition de I'homme.

Comme cela s'est produit historiquement, plutdt a la suite de la
révolution scientifique et technique des XVIe et XVIle siecles
(on se souviendra en particulier de Francois Bacon, pour qui
la science doit assurer & 'hnomme la domination de la nature) et de
I'émergence de I'économie capitaliste. Pour le théisme judéo-
chrétien, en revanche, la nature, loin d'étre une simple matiére a
exploiter, a été créée par Dieu comme bonne, elle nous parle de
Dieu et loue Dieu (cf. les Psaumes), elle est le signe de sa grandeur,
de sa bonté, de sa providence, et I'homme doit en prendre soin
(cf. I'encyclique du pape Frangois Laudato si').

Quant au dépassement de la vision mythico-sacrée de la
nature, il ne faut pas oublier, outre la naissance du théisme auquel
on attribue toutes les fautes,” la rupture philosophique/religicuse
opérée a I'« age axial » (entre 800 et 200 avant J.-C.), qui a libéré
I'nomme d'une simple subordination aux rythmes contraignants de
la nature dans laquelle il vivait comme immergé et indistinct,
Iui permettant de

' Les quatre volumes, tous publiés par Gabrielli, San Pietro in Cariano
(VR), sont les suivants : 1. J.S. spoNG, M.L. ViGIL, R. LENAERS, J.M. VIGIL,
Oltre le religioni. Una nuova epoca per la spiritualita umana, préface de M.

prendre conscience de lui-méme en tant que personne libre et
consciente. Un processus historique difficilement contestable en
tant que progres dans I'humanisation.

La place accordée a la mystique

unitive ou fusionnelle

La place privilégiée que les post-théistes accordent a la
mystique unitive ou fusionnelle, d'origine métaphysico-
religieuse principalement orientale, dans laquelle le moi
humain disparait ou s'annule dans le divin de la nature, plut6t
qu'a la mystique relationnelle, chrétienne-occidentale, qui
maintient la distinction et l'autonomie méme dans la relation
unitive la plus étroite entre Dieu et I'homme, est trés
problématique. Distinction et autonomie fondées sur la
liberté, celle de Dieu et celle de 'nomme, comme 1'exprime
bien la catégorie biblique d'alliance *.

II faut rappeler que méme dans la définition
chalcédonienne de 1'union hypostatique de Jésus avec Dieu
(la plus grande union entre un homme et Dieu qui ait jamais été
imaginée), la distinction entre la nature humaine et la nature
divine est réaffirmée (en critiquant le monophysisme) ; tandis
que dans le dogme trinitaire, tout en affirmant l'unité dans la «
substance », on affirme la distinction des trois Personnes
divines.

En particulier son Confessione di fede di un eretico (Confession de foi d'un
hérétique), Edizioni Mille, Pinero-lo 2017) et F. BatmistutTA (cf. en
particulier son Misticopolitica. Orizzonti_della_spiritualita post-religiosa

BARROS, sous la direction de C. ranTiet F. subaTi, 2016. 2. J. ARREGI, L. BOFF,
I. GEBARA, M. GONzALO, D. 0’'MURCHU, J.M.
ViGIL, Il Cosmo come rivelazione. Una nuova storia sacra per ['umani-ta (Le
Cosmos comme révélation. Une nouvelle histoire sacrée pour l'humanité),
sous la direction de C. Fanti et J.M. Vigil, préface de P. Benvenuti, 2018.
3. J.M. viciL, D. MoLINEAUX, M. REss, F. supaTi, S. VILLAMA-
YOR, M. Fox, Une spiritualité au-dela du mythe. Du fruit défendu a la
révolution de la connaissance, sous la direction de C. ranTI et J.M. VIGIL,
préface de F. comina, 2019. 4. J. ARREGI, C. MAGALLON, M.J. RESS, G.
sqQuizzaTo, J.M. viGiL, S. VILLAMAYOR, Oltre Dio. In ascolto del Mistero
senza nome (Au-dela de Dieu. A l'écoute du Mystére sans nom), sous la
direction de C. ranTiet J.M. viGiL, préface de P. scquizzato, 2021. Il convient
également de signaler, parallélement a ces quatre volumes, la publication du
livre de J.S. sponG, Vita eterna: una nuova visione. Oltre la religione, il teismo, il
cielo e [l'inferno, trad. it. sous la direction de F. Sudati, préface de F.
Battistutta, Gabrielli, 2017 (original anglais de 2009).

> En particulier, toujours pour I'éditeur Gabrielli : P. scqQuizzato (sous
la direction de), La goccia che fa traboccare il vaso. La preghiera nella grande
prova, 2020 ; P. zamBaLpi, Conversando con Baruch. Spinoza, un fi-losofo «
oltre le religioni », préface de P. Gamberini, 2022 ; P. Gam-BErINI, Deus
duepuntozero. Ripensare la fede nel post-teismo, préface de R. Battocchio, 2022
; B. MOR1, Per un cristianesimo senza religione. Retrouver la « Voie » de
Jésus de Nazareth, 2022 ; J. ARREGI, M. BUSsO, M.J. rREss, J.M. viGiL, Quel
Dieu, quel christianisme. La métamorphose de la foi au XXle siécle, sous la
direction de C. ranTi, préface de
P. Scquizzato, 2022 ; P. scquizzato (sous la direction de), Del male, di Dio e
del nostro amore. Ventuno dialoghi e un saggio, 2023. Le volume Quale
Dio, quale cristianesimo rassemble les interventions de la'*rencontre
internationale sur le nouveau paradigme post-théiste, organisée par
Gabrielli le 2 avril 2022 en collaboration avec Adista. Le ton du discours est
significatif, comme I'écrit C. FanTi, repris dans le lancement du volume : «
Face au choix entre un changement radical — a travers une déconstruction
indispensable de I'existant — et /e maintien des positions traditionnelles, seule
la premiere alternative semble capable d'assurer l'avenir » (Introduction,
11). En accord avec les théses fondamentales du post-théisme, F. BARBERO
(cf. dans par-

ILREGNO-ATTUALITA10/2024

(Mystique politique. Horizons de la spiritualité post-religieuse), Effigi,
Arcidosso 2022).

* R. KEARNEY, Anatheism. Returning to God After God, Columbia
University Press, New York 2010 ; trad. it. Anatheismo. Tornare a Dio dopo
Dio, trad. it. par M. zurLo, introduction de G. vaTTimMo, Fazi, Rome 2012.

4 Cf. JM. viGi, « Ricentrando il ruolo futuro della religione:
umanizzare 1’Umanita », dans SPONG, VIGIL, LENAERS, VIGIL, Oltre le
religioni, 159.

’ Les interventions et les débats qui ont suivi, rassemblés dans la revue
Voices of the Third World, 2012, n° 1, dossier intitul¢ Towards a Post-Reli-
gional Paradigm?, ont été traduits et publiés en italien sous forme d'extraits
dans la revue Adista, 2012, n° 16 (Suppl. n° 1 au n°® 6134), 3-7, sous la
direction de C. FANTL

% 11 ne me semble pas déplacé de percevoir, dans cette évaluation,
l'écho du jugement de KaRL MARX tel qu'il l'exprime dans I'Introduction a la
Critique de la philosophie du droit de Hegel et qu'il résume dans la célebre
expression lapidaire : « La religion est l'opium du peuple ».

7 Les essais qui y figurent avaient déja été partiellement publiés en
italien dans la revue Adista, 2015, n° 29, 31, 33, dans la rubrique Docu-menti.
Cette revue a ensuite accueilli et favorisé un large débat sur le sujet,
relangant et soutenant la théologie post-théiste et accentuant la ligne
¢éditoriale habituelle tres critique a 1'égard du christianisme catholique dit
« institutionnel », avec ses dogmes, ses rites, ses normes €thiques et sa
hiérarchie, comme on le répete souvent.

8 Cf. zamsaLpi, Conversando con Baruch.

 Cf. J.S. spoNG, « Les 12 théses. Appel a une nouvelle réforme », dans
SPONG, VIGIL, LENAERS, VIGIL, Au-dela des religions, 69-120.

' De nombreux ouvrages de Spong ont désormais été traduits en
italien. Cf. Un cri-stianesimo nuovo per un mondo nuovo. Perché muore la fede
tradizionale e come ne nasce una nuova (Un nouveau christianisme pour un
monde nouveau. Pourquoi la foi traditionnelle meurt et comment une nouvelle
nait), sous la direction de F. Sudati, Massari, Bolsena (VT) 2010 ; La nascita di
Gesui tra mito e ipotesi (La naissance de Jésus entre mythe et hypothése), sous la
direction de F. Sudati, Massari, Bolsena (VT) 2017 ; Letteralismo biblico: eresia
dei Gentili. Viaggio in un cristianesimo nuovo per la porta del Vangelo di Matteo
(Voyage dans un christianisme nouveau par la porte de I'Evangile de Matthieu),
sous la direction de F. Sudati, Massari, Bolsena (VT) 2018 ; Perché il
cristianesimo deve cambiare o morire. Riforma della fede e prassi della Chiesa
(Pourquoi le christianisme doit changer ou mourir. Réforme de la foi et de la
pratique de I'Eglise), 11 Pozzo di Giacobbe, Trapani 2019 ; Incredibile. Perché il
credo delle Chiese cristiane non con-

330



Est-il vraiment souhaitable et prévisible, pour I'avenir du
christianisme, d'emprunter la voie de la mystique unitive-
fusionnelle, dans laquelle le moi humain disparait en tant que
tel, plutét que celle de la mystique unitive-relationnelle, dans
laquelle le moi se tient face a Dieu comme un toi dans une
relation libre et dialogique ?

Sur le projet de démystification

Théologiquement discutable, chez les post-théistes radicaux,
est le projet de démystification comme élimination du mythe qui
caractériserait tous les récits bibliques qui sont a la base de la
dogmatique chrétienne. Ce projet démystificateur, en effet, ne
tient pas compte du projet alternatif d'interprétation du mythe,
selon la réévaluation qui en a été faite dans la philosophie et la
théologie contemporaines. Selon cette réévaluation, le « mythe
» ne doit pas étre démystifié mais interprété, afin d'en saisir la
vérité humaine et religieuse qu'il contient.

Les post-théistes radicaux considérent encore le mythe
(en tant que récit religieux symbolique) comme une simple
construction humaine visant a donner un sens a ce dont on ne
connaissait pas scientifiquement la cause, comme le soutenait
au XIXe siecle Auguste Comte, fondateur du positivisme. Et
ils ne le voient pas comme l'expression ou la révélation®

vince piu, sous la direction de F. supati, Mimesis, Udine-Milan 2020 ; / peccati
della Bibbia, sous la direction de P. cascioLa, Massari, Bolsena 2021.
! Cité dans F. supaTi, « Un credente in esilio », dans SPONG, VIGIL

de vérités transcendantes qui ne peuvent étre exprimées qu'en
termes symboliques, analogiques, métaphoriques®. Ils
estiment donc que le « mythe chrétien » peut, voire doit
aujourd'’hui, a I'ére de la connaissance scientifique, étre
totalement abandonné ; de méme, par conséquent, toute la
dogmatique chrétienne traditionnelle qui s'appuie sur lui
devrait étre abandonnée.

Sur l'intention de ne conserver que I'essence du

christianisme

Le projet théologique « reconstructif » qui en découle,
consistant a ne conserver et a valoriser que ['essence du
christianisme, a identifier dans l'expérience originelle de Jésus
faite par les premiers disciples, telle qu'elle est scientifiquement
accessible par la méthode historico-critique actuelle, pose
également probléme. En résumé, il s'agirait d'une expérience de
Dieu comme Amour absolu auquel se conformer en vue d'une
humanisation accomplie.

Toute la réflexion théologique ultérieure, telle qu'elle est
déja présente dans le Nouveau Testament puis dans
I'¢laboration ecclésiale sanctionnée par les conciles cecuméniques,
ne serait qu'un simple revétement mythique, de création humaine,
dont on peut non seulement se débarrasser, mais dont on doit se
débarrasser pour rendre aujourd'hui cre-

" J. ArrEGI, « Le credo face a la science. Notes pour une théologie

crédible », dans ARREGI, BOFF, GEBARA, GONZALO, O’MURCHU,
vigiL, Le Cosmos comme révélation, 65

LENAERS, VIGIL, Oltre le religioni, 58.

"2 De nombreux ouvrages de Lenaers ont désormais été traduits en
italien. Cf. 1/ sogno di Nabucodonosor. Fine della chiesa cattolica medioeva-
le, sous la direction de F. Sudati, Feltrinelli, Milan 2005 ; Benché Dio non
stia nell’alto dei cieli. Un seguito a Il sogno di Nabucodonosor, sous la
direction de
F. Sudati, Massari, Bolsena (VT) 2012 ; Jésus de Nazareth. Un homme
comme nous ?, sous la direction de F. suparti, Gabrielli, San Pietro in
Cariano (VR) 2017 ; Chrétiens au XXle siécle ? Une relecture radicale du
Credo, 11 Pozzo di Giacobbe, Trapani 2018 ; Athées par respect pour Dieu.
Vivre la foi apres les décombres de la religion, 11 Pozzo di Giacobbe,
Trapani 2023.

'3 R. LENAERs, « Le christianisme et la modernité sont-ils compatibles ?
», dans SPONG, VIGIL, LENAERS, VIGIL, Au-dela des religions, 135.

" viGiL, « Recentrer le role futur de la religion », dans spoNG, VIGIL,
LENAERS, VIGIL, Au-dela des religions, 188.

15 J.M. viGiL, « Il ne s'agit plus de croire. Actualiser I'épistémologie : le
plus grand défi de la religion », dans VIGIL, MOLINEAUX, RESS, SUDATI,
VILLAMAYOR, FOX, Une spiritualité au-dela du mythe, 56. Dans J.M. viGIL,
« Paques cosmique. Célébration du nouvel univers », dans ARREGI, BOFF,
GEBARA, GONZALO, O’'MURCHU, VIGIL, Le Cosmos
Comme révélation, a la note 198, a propos du sens du terme « histoire » utilisé
pour la nouvelle histoire sacrée du Cosmos, on observe qu'il ne s'agit pas
d'histoire au sens fort du terme, d'histoire humaine. Les étres humains y sont
inclus (dans sa conclusion), mais ils n'en sont pas les protagonistes, et cette
histoire n'est pas vraiment humaine. Pour la « nouvelle histoire », on cite,
entre autres, T. BERRY, 7he New Story, American Teilhard Association for The
Future of Man, Anima Books, Chambersburg 1977 et aussi T. BErry, B.
SWIMME, The Universe Story, Bell Tower, New York 1999. Comme exemple de
la diffusion de cette « nouvelle histoire sacrée » parmi les post-théistes, cf. MORI,
Per un cristianesimo senza religione, 128-142.

' viGIL, « Pasqua cosmica », dans ARREGI, BOFF, GEBARA, GONZA-

LO, O'MURCHU, VIGIL, I/ Cosmo come rivelazione, 202.

"7 J.M. viaiL, « Eloge de la spiritualité oikocentrique », dans AR-
REGI, BOFF, GEBARA, GONZALO, O’MURCHU, VIGIL, Il Cosmo co-
révélation, 128.

I LR EGNO- ACTUALITES 102024

"% L. BorF, « Le Dieu qui surgit dans le processus de la cosmogénése », dans
ARREGI, BOFF, GEBARA, GONZALO, O’MURCHU, VIGIL, I/ Cosmo co-
révélation, 99-118.

» Cf. a ce sujet G. FERRETTI, Ontologia e teologia in Kant,

Rosenberg & Sellier, Turin ? 2023.

2! Pour la reprise de cette spiritualité écologique, largement présente
dans le post-théisme ou chez ses sympathisants, outre le déja cité
J.M. Vigil, avec sa « spiritualité écocentrée », cf. par exemple B.

MORI, Pour un christianisme sans religion, 162-164, avec référence a

L. Boff ; et surtout certaines représentantes de la théologie écoféministe
comme I. GEBARA, « Une contribution de 1'écoféminisme théologique a
une meilleure cohabitation planétaire », dans ARREGI, BOFF, GEBARA,
GONZALO, OMURCHU, VIGIL, Le Cosmos comme révélation, 137-162 et

M.J. ress, « 11 grido dell’ecofemminismo. Ricordiamoci chi siamo: figlie e
figli della Madre Terra », dans ARREGI, BUSSO, RESS, VIGIL, Quale Dio,
quale cristianesimo, 93-109.

2 Le lien entre la physique moderne et la spiritualit¢ mystique
orientale est souligné, par exemple, par Arregi, déja cité, et surtout par D.
O'MURCHU, « Orizzonti dello Spirito nel XXI secolo » (Horizons de l'esprit
au XXle siécle), dans ARREGI, BOFF, GEBARA, GONZALO, O'MURCHU, VIGIL, 1/
Cosmo

come rivelazione, 163-191, qui fait référence a l'ouvrage désormais
classique de F. capra, Il Tao della fisica, Adelphi, Milan 1982 (original
allemand de 1975).

#  Une premiére discussion sur le livre de GAMBERINI, Deus
duepuntoze-ro, a ét¢ publiée dans Rassegna di teologia 62(2022) 3 avec un
essai de M. Nardello et une réponse de Gamberini, ainsi qu'un résumé des
interventions de F. Bottaro, R. Battocchio, A. Corallo, P. Beltrame et
Gamberini lui-méme, qui ont été prononcées lors de la présentation du
volume a I'Auditorium del Gesi @ Rome le 20 juin 2022. Une synthése
des théses centrales de 'ouvrage a également été donnée par 'auteur dans
P. GaMBERINI, « Monismo relativo. Comprensione panentei-stica di Dio e
concezione trinitaria », dans Filosofia e teologia 36(2022) 3, 389-404, ainsi
que dans d'autres essais tels que Ip., « Verso un'altra forma di
cristianesimo », dans ARREGI, BUSSO, RESS, VIGIL, Quale Dio, quale
cristianesimo, 135-143.

331



dible la foi chrétienne et lui assurer ainsi un avenir au service de
I'humanité.

On ne tient pas compte du fait que cette réflexion
théologique ait pu étre, comme le soutient la théologie
contemporaine la plus avertie, une compréhension progressive de
la verité/du mystére du Christ, nécessairement exprimée et
communiquée dans les termes de la culture de I'époque. Il en
résulte, chez les post-théistes, un bouleversement de la
théologie chrétienne qui a toujours considéré le Nouveau
Testament et la tradition ecclésiale qui a suivi comme des
points de référence essentiels, tout en se sentant engagée dans
la réinterprétation continue de ses contenus de vérité dans les
termes (concepts, images, langages...) propres a la culture en
évolution.

Sur le peu d'attention accordée a la portée

analogique ou symbolique

du langage théologique

Un dernier point important qui pose probléme est le peu
dattention accordée, dans le discours des post-théistes, a la porte
toujours et uniquement analogique ou Ssymbolique du langage
théologique, étant donné que nous ne pouvons pas parler
autrement du mystére de Dieu. Une attention bien présente
dans toute la tradition

* Cf., par exemple, les citations de 1 Co 15,28 (GAMBERINI, Deuss
duepumazera 24) « Dleu est tout en toutes choses » (en réalité, le texte dlt

théologique et mystique chrétienne, tant en ce qui concerne le
langage biblique que celui de I'¢élaboration théologique
ultérieure.

Si I'on oublie cette portée, ainsi que la question plus récente
des genres littéraires dans lesquels s'exprime le langage
biblique, on finit inévitablement par réduire le langage
biblique-théologique a un simple « anthropomorphisme »
(comme le font par exemple les post-théistes a I'encontre des
théistes lorsqu'ils parlent de Dieu comme d'une personne) ou
méme a un « cosmomorphisme » (comme pourraient le faire
les théistes lorsque les post-théistes parlent de Dieu comme
d'une énergie ou d'un vide cosmique).

Le langage théologique, conscient du « mystére de Dieu
», n'a pas et ne peut avoir la prétention de définir le divin ou
de 1'épuiser dans ses propres formulations. Mais a travers
I'utilisation d'analogies, de symboles, de métaphores, de récits
mythico-symboliques, il entend répondre a la révélation de
Dieu qui a été expérimentée en essayant d'indiquer la
direction a suivre et en détournant l'attention d'autres
directions erronées.

Par exemple, en orientant vers 1'amour et non vers la haine,
vers le pardon et non vers la vengeance, vers la liberté et la
connaissance et non vers la nécessité et l'aveuglement.

divines, elles sont en Dieu comme son essence méme. Cf. De potentia, q. 3.

a. 16, ad 24m : « Ad vzcevzmumquarmm dicendum, quoa’ creatura a’zcz tur esse
D

nous vivons, nous nous mouvons et nous avons notre étre » (comme cela
est traduit ici, 48) ; de Jn 10,30 : « Moi et le Pére, nous sommes un » etc. 2
Pour le panenthéisme, on se référe surtout au théologien K. MULLER, dont
on cite, entre autres, le plus récent Gott jenseits von Gott. Plidoyer fiir
einen kritischen Panentheismus, Aschendorff, Miinster.
2021.
% GAMBERINI, « Vers une autre forme de christianisme », dans ARRE-
Gl, BUSSO, RESS, VIGIL, Quale Dio, quale cristianesimo, 139.
¥ La définition thomiste de Dieu comme « ipsum esse per se
subsistens » a été critiquée parce qu'elle renverrait & une vision univoque
et unitaire de 1'étre, d'origine néoplatonicienne, déja contestée par
Aristote, et qui serait incompatible avec 'idée de la création d'étres distincts
de Dieu (cf. la critique d'E. Berti a ce sujet ; par exemple
E. BERTI, « Aristotelismo e neoplatonismo nella dottrina tomista di Dio
come “Esse ipsum” », dans p., Studi aristotelici, Japadre, L’ Aquila 1975, et
plusieurs fois par la suite). Mais a mon avis, Thomas a été défendu a
juste titre contre cette critique, car il a une conception analogique tres
claire de I'étre qui lui permet de maintenir la distinction entre I'étre de Dieu
et celui des créatures. Berti lui-méme finirait par I'admettre, notamment en
référence aux considérations de chercheurs thomistes tels que S.L. BROCK, «
L'ipsum esse est-il du platonisme ? », dans 0. (sous la direction de),
Tommaso d'Aquino e l'oggetto della metafisica, Armando, Rome 2004.
Cf., a ce sujet, V. possenTl, « Il dibattito sull'auto on (esse ipsum) e la
terza navigazione », dans F. Toraro (sous la direction de), Enrico Berti. Una
preziosa eredita, fascicule monographique de Humanitas 78(2023) 1, 60-68,
ou I’on trouve, entre autres, cette citation claire tirée du De potentia, q. 7,
a. 2, ad 4m : « Esse divinum, quod est eius substantia, non est esse
commune, sed est esse distinctum a quolibet alio esse. Unde per ipsum suum
esse Deus differt a quolibet alio esse ». Quant au fait que les créatures
inhérent a I'essence de Dieu dans la mesure ou elles sont depuis toujours
en Dieu, Thomas distingue bien deux modes d'étre en Dieu : dans la mesure
ou il les conserve dans leur propre étre et dans la mesure ou Dieu les
connait, c'est-a-dire comme ses idées. Dans le premier cas, les créatures
sont distinctes du Créateur et n'inhérent pas a son essence ; dans le
second cas, dans la mesure ou elles sont dans la puissance créatrice et
dans les idées

I LR EGNO- ACTUALITES 102024

conservalrlce de la créature ; et ainsi, on présuppose que la creature est distincte
du créateur en ce qu'elle est dite étre de Dieu. En effet, on ne comprend pas que
la créature soit conservée dans l'étre si ce n'est en ce qu'elle posséde déja
l'étre dans sa propre nature, en ce que l'étre de la créature est distingué
de Dieu. Unde creatura hoc modo in Deo existens non est creatrix essentia. Alio
modo dicitur creatura esse in Deo sicut in virtute causae agentis, vel sicut in
cognoscente ; et sic creatura in Deo est ipsa essentia divina, si-cut dicitur
loannis I, 3 : quod factum est in ipso vita erat ». Dans le méme ordre d'idées,
en termes modernes, P. SEQUER! s'exprime ainsi dans I/ grembo di Dio,
Citta Nuova, Rome 2023, 58 : « L'acte créateur n'est rien d'autre que la
qualité créatrice de Dieu, et pourtant il se distingue de son «
autosuffisance », précisément en tant que position d'un « ajout » qui ne
peut étre pensé que par rapport a l'extériorité effective de la différence
mondaine (sans toutefois coincider avec elle) ». En ce qui concerne le
concept d'« ajout » évoqué ici, la note fait référence a E. GUGLIELMINETTI,
La commozione del bene. Una teoria dell'aggiungere, Jaca Book, Milan
2011.

A cet égard, on peut observer que dans la position théiste classique,
comme celle de Thomas d'Aquin, il n'y a certainement pas de « avant » et
« apres » en Dieu. Mais cela ne signifie pas que son action soit nécessaire.
Meéme un acte éternel peut étre un acte libre. La décision de créer est en
Dieu un acte libre éternel, mais ses effets se manifestent dans le temps,
comme nous le constatons. A moins de penser, avec Emanuele Severino,
que toute 1'évolution du monde est également un ensemble d'éternels.
Thomas affirme avec précision que méme si la création est ab aeterno, elle
n'est pas nécessaire : cf., par exemple, SThl, q. 19, a.3, ad 1m : « Ad
primum ergo dicendum quod ex hoc quod Deus ab aeterno vult aliquid, non
sequitur quod necesse est eum illud velle ».

* En reprenant, pour ce langage, une citation de LE-

NAERs, Cristiani nel XXI secolo ?, 50.

% Cette « désambiguisation » a trés bien été mise en évidence par
P. seQuery, 11 Dio affidabile. Saggio di teologia fondamentale, Queri-niana,
Brescia 1996.

' Le terme « séparé » présent dans le lexique biblique (comme gadosh,
saint, c'est-a-dire séparé de toute autre réalit¢), si d'un coté il reconnait...

332



etc. Sachant bien que Dieu ne posséde pas tous ces attributs
selon les modes et les limites humains connus, mais d'une
maniére éminente, incomparable et incompréhensible pour
nous.

Ainsi, par exemple, dans le cas emblématique de la
personnalité de Dieu, contestée par la plupart des post-théistes
du « théisme personnaliste », il faut rappeler que le théisme
traditionnel, en l'attribuant & Dieu de maniére analogique, ne
réduisait pas Dieu & une simple entité parmi d'autres, méme si
elle était parfaite, ni ne lui attribuait la personnalité avec
toutes les limitations et le mode de fonctionnement de
l'intelligence et de la libert¢é humaines. Mais il entendait lui
attribuer de maniére analogique et éminente la perfection
humaine maximale, celle qui est a la racine de la liberté et de
la relation dialogique, possible uniquement entre des personnes
(entre un moi et un toi, disait Martin Buber) et non entre des
étres impersonnels ou entre des personnes et des étres
impersonnels (entre un moi et un es, dans la terminologie de
Buber).

Thomas d'Aquin, grand représentant du théisme classique
personnaliste, en était bien conscient lorsqu'il répondait aux
objections qui, déja a 1'époque, étaient formulées contre
l'attribution a Dieu du « nom » de « personne » : « Respondeo
dicendum quod persona significat id quod est perfectissimum in
tota natura. Unde, cum omne illud quod est per-

Il rejette l'altérité et la transcendance insondables, mais d'un autre c6té, il

fectionis, Deo sit attribuendum, eo quod eius essentia con-tinet in se
omnem perfectionem ; conveniens est ut hoc no-mem persona de
Deo dicatur. Non tamen eodem modo quod dicitur de creaturis,
sed excellentiori modo ; sicut et alia nomina quae, creaturis a
nobis imposita, Deo attri-buuntur » (STh 1, q. 29, a. 3).

Nous sommes conscients d'avoir a peine effleuré la complexité
des problémes philosophiques et théologiques que souléve le post-
théisme, tant sur le plan de la méthode que du contenu. Nous
avons toutefois tent¢ d'en identifier les plus importants, avec
les réserves critiques que les positions post-théistes ont
suscitées chez nous.

Nous sommes également convaincus de la nécessité d'une
réflexion, ou plutét d'une réinterprétation de la foi chrétienne dans
le contexte moderne et postmoderne actuel.

Il nous semble toutefois que la voie empruntée par les
post-théistes, méme avec les meilleures intentions, risque de
bouleverser les fondements mémes de la vérité chrétienne
qu'ils entendent relancer : transcendance et personnalité de
Dieu, création, révélation, incarnation, rédemption,
résurrection, Trinité, eschatologie... Notamment en raison des
limites de l'approche philosophico-théologique que nous
avons indiquée.

Giovanni Ferretti *

moderno, Elledici, Leumann (TO) 2013 (original espagnol de 2000), sans

atteste de sa proximité aimante, propre a celui qui se fait connaitre et remettre en cause la transcendance de Dieu, la création par amour et donc par

reconnaitre en s'offrant a l'autre-que-soi dans une relation libre et gratuite,
fidele et miséricordieuse.

2Cf. E. kant, Critique de la raison pure, dans la section de la
Dialectique transcendantale intitulée « Critique de toute théologie fondée
sur les principes spéculatifs de la raison » (trad. it. par G. Colli, Einau-di,
Turin 1957, 649s). Mais aussi, par exemple, dans Legons de philosophie de la
religion, trad. it. par C. Esposito, Bibliopolis, Naples 1988, 110-112).

#Cf. encore Thomas, qui dans STh 1, q. 8 (De existentia dei in re-bus)
soutient que Dieu est « intimement » présent en toute chose (a. 1) et qu'il est
partout « secundum se totum » (a. 4). Cela ne signifie pas qu'il est contenu en
elles comme c'est le cas entre les corps. Les réalités spirituelles, en effet,
observe Thomas, contiennent ce dans quoi elles sont, comme I'dme
contient le corps. On peut donc dire, par une certaine analogie, que «
Deus est in rebus sicut continens res » (a. 1, ad 2m). Mais cela n'a rien a
voir avec le panentéisme selon lequel le monde est interne et essentiel a
Dieu et, par conséquent, Dieu devient dans 1'univers.

*Parmi les nombreux exemples que 'on pourrait citer pour illustrer
cette tradition théiste chrétienne constante d'une corrélation intime entre
transcendance et immanence qui caractérise Dieu, je me limiterai a citer
Paul : « Un seul Dieu et Pére de tous, qui est au-dessus de tous, agit a
travers tous et est présent en tous » (Ep 4, 6) ; Augustin, pour qui Dieu est
« intimior intimo meo et superior summo meo » (Conf. 3, 6, 11) ; Pascal qui dit :
« Le bonheur n'est ni a l'intérieur ni a I'extérieur de nous ; il est en Dieu, a
la fois a l'extérieur et a l'intérieur de nous » (Pensées, Paoline, Cinisello
Balsamo [MI] 1987, n. 465).

SCf. la « rétractation » de KARL BARTH dans sa célébre conférence
L'humanité de Dieu, de 1956, dans laquelle il soutient que la « divinité » de
Dieu, c'est-a-dire sa transcendance absolue en tant que fotaliter aliter
(totalement autre), inclut son « humanité », c'est-a-dire sa liberté, mise en
ceuvre, non seulement pour créer l'autre a partir de lui-méme, mais aussi
pour assumer la nature humaine, pour devenir le partenaire de I'homme
en Jésus de Nazareth (cf. K. BARTH, L'humanité de Dieu, trad. it. par S.
MERLO, Claudiana, Turin > 2021).

% Le théologien espagnol A. TORRES QUEIRUGA le soutient avec une
conviction particuliére, par exemple dans son ouvrage Au-dela du
christianisme pre-

I LR EGNO- ACTUALITES 102024

liberté, ni l'originalité de l'incarnation de Dieu en Jésus de Nazareth.

11 y aurait beaucoup a dire sur la maniére dont les post-théistes
racontent la naissance du « théisme » par opposition a la religiosité
naturaliste et matriarcale supposée qui l'aurait précédé. Le théisme serait-il
vraiment né historiquement lors du passage du paléolithique nomade au
néolithique sédentaire et agricole ? L'invasion de la civilisation kurgane, avec
ses dieux masculins et guerriers, aurait-elle vraiment ét¢ déterminante ? Et
surtout, d'un point de vue théorique, le fait que le théisme soit apparu a un
moment donné de I'histoire humaine serait-il en soi, comme ils le déduisent,
une pure invention humaine ? Ne pourrait-il pas étre, comme le pensent les
théistes, le fruit d'une plus grande intelligence et/ou d'une révélation de la
vérité divine ?

*®  Pour une analyse philosophico-théologique approfondie de la
catégorie d'« alliance », élevée au rang de principe métaphysique en tant que
relation dans la différence et la liberté, cf. P. CAPELLE-DUMONT, Le principe
alliance. Tome 1. Phénoménologie de l'alliance, Hermann, Paris 2021.

* Sur le concept de révélation, que la théologie chrétienne ne congoit
plus depuis longtemps comme la communication miraculeuse de
propositions a croire aveuglément — comme le pensent généralement les post-
théistes pour le critiquer —, mais comme un événement d'ouverture a la vérit¢ qui
vient de Dieu et que 'homme accueille dans la foi en le traduisant dans son
propre langage analogique-symbolique, cf. les textes éclairants de A. TORRES
QUEIRUGA, La rive-lazione di Dio nella realizzazione dell uomo, Borla, Rome 1991
(qui en souligne le caractére de « maieutique historique ») et de J.-L. MaRION, Da
al-trove, la rivelazione. Contributo a una storia critica e a un concetto feno-
menico di rivelazione, Inschibboleth, Rome 2022 (qui souligne sa nature de
phénomene irréductible au plan immanent de la subjectivité humaine).

4 Concernant la portée révélatrice du récit mythico-symbolique, les
observations de L. pArREYSON, « Filosofia ed esperienza religiosa », dans
Annuario filosofico 1(1985), 19-27, sont tres pertinentes ; désormais dans .,
Ontologia della liberta, Einaudi, Turin 1995, 104-106.

* Cette étude de Don Giovanni Ferretti sera également publiée dans la
revue trimestrielle Filosofia e teologia, dans le troisieme et dernier numéro de
2024.

333



