
S
étude du mois

Post-christianismes

Le défi
du post-théisme

Formes du christianisme après le christianisme. Ou 
encore, un christianisme post-chrétien.
Une interprétation du christianisme sous un angle 
essentiellement éthique, le divin comme dimension 
profonde, sinon exclusive, de l'humain. Les différentes 
options du post-théisme, désormais répandues en Italie, 
nous sont présentées par le philosophe et théologien 
Giovanni Ferretti dans une analyse précise, attentive à 
saisir leurs différences et leurs points communs. Même 
face à la nécessité d'une réinterprétation profonde du 
christianisme dans le contexte historique actuel, marqué 
par les changements induits par la modernité et la 
postmodernité, l'horizon décrit par les post-théismes 
apparaît comme très problématique.
Le risque, conclut Ferretti, est de priver le 
christianisme de ses traits saillants, de bouleverser les 
noyaux centraux de la vérité chrétienne : 
transcendance et personnalité de Dieu,
la création, la révélation et l'incarnation, l'eschatologie et 
la résurrection. Un défi imminent face
l'effondrement culturel de l'Église catholique et de la vie 
chrétienne.

I L R E G N O - A T T U A L I T À 1 0 / 2 0 2 4 321

Jo
sh

ua
 E

ar
le



ILe post-théisme en Italie est surtout apparu comme un
« phénomène d'importation », à travers une série de 
traductions d'ouvrages d'auteurs étrangers dont les 
éditeurs semblent partager les thèses. Parmi ces derniers, 
on peut citer le prêtre catholique Ferdinando Sudati et la 
rédactrice en chef d'Adista Claudia Fanti ; parmi les 
éditeurs, Massari (Bolsena, VT),

surtout connu pour les livres de John Shelby Spong, et Gabrielli (San 
Pietro in Cariano, VR), surtout connu pour l'édition des 4 
volumes de la collection « Oltre le religioni » (Au-delà des 
religions), ouvertement post-théistes, dans laquelle figurent les 
principaux représentants du post-théisme chrétien international.1

L'éditeur Gabrielli a également publié les premiers livres ou 
recueils d'essais d'auteurs italiens adhérant ou sympathisant avec 
le mouvement, tels que Paolo Scquizzato, Gilberto Squizzato, 
Paolo Zambaldi, Paolo Gamberini, Bruno Mori, Franco 
Barbero, Federico Battistutta et d'autres.2

Parmi les premières caractéristiques de ce phénomène, je 
soulignerais le fait qu'il s'agit d'un « véritable mouvement », et non 
pas seulement de la position d'un auteur, comme dans le cas de l'« ana-
théisme » de Richard Kearney ;3  et un mouvement théologique et 
pastoral qui s'est répandu dans le « milieu catholique » ; ce qui est 
une nouveauté importante, même s'il s'inspire largement d'auteurs 
protestants, comme l'évêque épiscopalien émérite John Shelby 
Spong, et avec eux, des auteurs de la théologie radicale de la mort 
de Dieu et, avant cela, à la démystification telle que proposée par 
Rudolf Bultmann, au christianisme non religieux de Dietrich 
Bonhoeffer ou même à un philosophe comme Baruch Spinoza.

Et pour l'aspect constructif, aux penseurs de la tradition 
mystique, en particulier Meister Eckhart, et à un scientifique et 
théologien catholique comme Teilhard de Chardin.

La date de naissance de ce mouvement catholique a 
également été identifiée, comme l'indique le théologien José 
María Vigil dans le premier volume, Oltre le religioni (Au-delà des 
religions), de la série du même nom.4  Elle remonterait à une 
proposition de la Commission théologique internationale de 
l'Association œcuménique des théologiens et théologiennes du 
tiers monde (EAT-WOT) lancée sous le titre de « paradigme 
post-religieux ». Cette proposition a été discutée pour la première 
fois lors du IVe Symposium international de théologie et de 
sciences religieuses, intitulé « Religion et culture : mémoires et 
perspectives » et organisé par l'Université pontificale catholique 
de Minas Gerais à Belo Horizonte du 12 au 14 septembre 
2011.5

En Amérique latine, cette proposition a ensuite été 
discutée et reprise comme matière d'étude par d'innombrables 
groupes de base comme « nouvelle étape nécessaire de la théologie 
de la libération ». Pour une authentique libération sociale 
d'inspiration chrétienne, il serait en effet indispensable de libérer le 
peuple de la religiosité mythique qui imprègne encore la 
religiosité catholique et, plus généralement, celle des religions ; une 
religiosité qui s'en remet passivement aux interventions 
extraordinaires d'un Dieu considéré comme un seigneur tout-
puissant, séparé du monde et pouvant y intervenir à sa guise, 
sollicité par des prières et des actes de culte. Une croyance 
mythique qui empêcherait

être un engagement actif dans le processus de libération inhérent 
à l'histoire. 6

Quelques années plus tard, à l'initiative de José María Vigil, la 
proposition a été reprise, impliquant des personnes de 
différents continents qui se montraient en accord avec elle ou 
avaient fait des propositions théologiques similaires, comme 
notamment John Shelby Spong (avec sa relecture post-théiste du 
christianisme) et Roger Lenaers (avec son engagement en faveur 
d'une relecture du christianisme en termes non religieux).

Le résultat de la confrontation entre ces auteurs a été publié par la 
revue Horizonte 13(2015) 37, dans le « Dossiê : Paradigma Pós-
Religional ». Les chapitres du livre des auteurs J.S. Spong, M.L. 
Vigil, R. Lenaers, J.M. Vigil, Oltre le religioni, cité ci-dessus comme 
premier volume de la collection
« Oltre le religioni » publiée par l'éditeur Gabrielli.7

CARACTÉRISTIQUES THÉORIQUES 
GÉNÉRALES

Compte tenu de la nature magmatique du mouvement, il 
n'est pas surprenant qu'il existe des positions et des sensibilités 
théologiques différentes, tant dans la définition du théisme 
que l'on souhaite abandonner que dans les alternatives que l'on 
entend proposer au théisme, avec la réinterprétation 
correspondante du christianisme dans une perspective post-
théiste. À première vue, il me semble que l'on puisse distinguer 
deux formes théoriques de post-théisme, l'une plus modérée et 
l'autre plus radicale, qui inclut naturellement la première.

Leur point commun est la critique de la conception de 
Dieu comme une entité suprême séparée du monde, « qui vit 
dans les cieux », intervient dans les événements du monde 
depuis l'extérieur, par des actions surnaturelles ou miraculeuses 
au-delà des lois de la nature, impose des lois de comportement 
éthique et religieux, récompensant ceux qui les respectent, les 
bons, et punissant ceux qui ne les respectent pas, les méchants ; qui 
est sensible aux prières et aux sacrifices auxquels il répond en 
accordant ses faveurs, etc. Cette conception est identifiée au 
théisme classique et serait à la base de la religion telle qu'elle 
s'est configurée historiquement à partir de la période agraire du 
Néolithique.

Une invention humaine qui aurait supplanté la religiosité 
précédente, celle du Paléolithique, de type naturaliste et 
matriarcal, qui considérait la nature et ses énergies vitales 
comme sacrées et se croyait en profonde symbiose avec elle. 
Cette nouvelle conception théiste aurait été adoptée tant par 
Israël que par le christianisme. Elle imprégnerait les récits de 
la Bible hébraïque ainsi que ceux du Nouveau Testament, et 
par conséquent toute la dogmatique chrétienne.

La forme atténuée du post-théisme semble maintenir la 
distinction entre Dieu et le monde, et donc une certaine 
transcendance ou altérité de Dieu par rapport au monde, 
même si elle est exprimée en termes de « profondeur », « 
sens ultime », « dimension profonde » ou autres expressions 
similaires, souvent ambiguës. Et dans une certaine mesure, elle 
semble également vouloir maintenir la personne-

I L R E G N O - ACTUALITÉS 10/2024 322
( M.L.Vigil = María LÓPEZ VIGIL 

J.M.Vigil = José María VIGIL )

Ét
ud

e 
du

 m
oi

s



la bonté de Dieu, la création et l'action libre de Dieu, bien 
qu'immanente dans le cours du monde.

La forme radicale ou extrême du post-théisme semble au 
contraire nier toute forme de transcendance, d'altérité ou de 
distinction entre Dieu et le monde, et par conséquent sa 
personnalité et son action libre sur le monde ; donc la création, 
la guidance providentielle du cours du monde, jusqu'à la négation 
d'un eschaton au-delà de l'histoire spatio-temporelle.

Comme alternative, elle propose une « religiosité cosmique 
», qui conçoit Dieu comme « l'Énergie primordiale », vénère la « 
Majesté infinie de l'univers », se tient dans la révérence et 
l'émerveillement devant le « Mystère du monde ». Une forme de « 
monisme cosmique » qui se rapproche de la tradition religieuse 
orientale, en particulier bouddhiste, ainsi que de la tradition 
mystique occidentale à la Meister Eckhart ou encore de la 
philosophie de Spinoza, où Dieu est compris comme la substance 
unique, éternelle et nécessaire, ni personnelle ni libre.8

Ces deux positions ont en commun la conviction que le 
théisme est définitivement « mort » dans la conscience de 
l'homme moderne à la suite des progrès de la science, avec sa 
nouvelle vision de l'univers (découvertes astronomiques, 
évolution, psychanalyse, physique quantique, relativisme, 
neurosciences, nouvelle cosmologie, etc.) et son explication 
progressive des phénomènes naturels.

Selon ce diagnostic, ce serait surtout la science moderne qui 
aurait provoqué le détachement progressif de l'homme 
moderne de la religion en général et du christianisme en 
particulier, considérés comme solidaires d'un théisme 
désormais scientifiquement indéfendable ; et la diffusion 
parallèle de l'athéisme, compris comme la simple négation de ce 
théisme et donc comme son contraire (comme le soutient 
l'anathéisme de Kearney).

Avec la crise du théisme, tous les récits miraculeux de 
l'Ancien et du Nouveau Testament seraient réduits à des 
constructions mythiques, purement humaines. Comme ceux-
ci sont à la base de la dogmatique chrétienne, les affirmations 
fondamentales qui la composent seraient elles aussi de pures 
inventions mythiques, aujourd'hui tout à fait incroyables. C'est le 
cas, par exemple, de la doctrine de la création, de la chute, de la 
rédemption par l'incarnation de Dieu en Jésus (le récit de la 
conception virginale de Marie étant bien sûr tout à fait mythique), 
du sacrifice de la croix, de la résurrection, de l'ascension, de la 
Trinité, etc.

De ce diagnostic et de la conviction que la fin de la 
religion théiste (considérée comme une simple construction 
historique) ne signifie pas la fin de la spiritualité (qui est au 
contraire essentielle à l'être humain), découle l'intention 
théologique et pastorale du mouvement : dépouiller le 
christianisme de son revêtement mythique théiste afin d'en 
exprimer l'essence en termes post-théistes : seule voie pour en 
préserver l'avenir à l'époque moderne et en exploiter le noyau 
essentiel, considéré comme capable d'offrir encore aujourd'hui 
une contribution importante à la maturation humaine.

Dans cette imposante opération de « démystification », on 
se sent encouragé et autorisé tant par les résultats des sciences 
religieuses, qui auraient attesté l'origine historique, et donc – 
comme on peut en déduire – la simple invention humaine de la 
religion théiste, considérée comme une tentative archaïque de 
donner un sens aux phénomènes de la nature dont on ne 
connaissait pas les causes réelles ; soit par les résultats des 
sciences historico-critiques appliquées à la Bible, à l'Ancien 
Testament et aussi au Nouveau Testament, qui auraient établi 
la non-historicité de tous les récits d'événements miraculeux 
qui y sont narrés, et donc la nature mythique de tous les 
éléments de la dogmatique chrétienne. D'où l'engagement à 
remonter à l'expérience originale du Christ faite par les disciples, 
dans laquelle se trouverait l'essence du message chrétien 
originel.

Du côté positif, cela va de la proposition d'identifier quelle 
expérience humaine ces constructions mythiques désormais 
obsolètes entendaient transmettre – une forme d'interprétation 
du sens du mythe chrétien en cohérence avec la mentalité 
moderne et l'expérience spirituelle humaine universelle – jusqu'à 
la proposition de laisser de côté toute la soi-disant « histoire 
sacrée » décrite par les récits bibliques, pour s'en tenir à la « 
nouvelle histoire sacrée » universellement accessible, celle du 
récit de la science cosmologique et évolutionniste moderne.

Pour la première position, qui fait partie de la forme modérée 
du post-théisme chrétien, je voudrais mentionner la pensée de 
Spong et de Lenaers ; pour la seconde, qui participe de la 
forme la plus radicale, la pensée de María López Vigil. Je 
passerai ensuite à quelques exemples d'autres conceptions qui 
oscillent plus ou moins entre les deux positions. En décrivant les 
différentes formes de post-théisme, nous mettrons également 
en évidence les principales conceptions qui caractérisent le 
phénomène et qui se retrouvent de manière plus ou moins 
accentuée chez ses représentants.

QUELQUES FORMES ET CONCEPTIONS TYPIQUES 
DU POST-THÉISME CHRÉTIEN

Spong et la « nouvelle réforme »
Le cœur de la pensée théologique de John Shelby Spong 

(1931-2021, évêque épiscopalien américain), expressément post-
théiste, est contenu dans les 12 thèses qu'il a proposées en 1998 à 
la discussion des Églises chrétiennes comme appel à une « 
nouvelle réforme ». Il en a donné un commentaire détaillé 
dans l'essai « Les 12 thèses. Appel à une nouvelle réforme » 9. 
Cesthèses sont la synthèse du livre publié la même année, Why 
Christianity Must Change or Die. A Bishop Speaks to Believers 
in Exil (HarperOne, New York 1998) 10. 

La première thèse déclare la mort du théisme, dans la 
définition qu'elle en donne, et le devoir de trouver une nouvelle 
manière de concevoir et de parler de Dieu. Thèse 
déterminante pour celles qui suivent concernant les conceptions 
fondamentales

I L R E G N O - A T T U A L I T À 1 0 / 2 0 2 4 323



du christianisme traditionnel, de la christologie à l'eschatologie.
« Le théisme comme manière de définir Dieu est mort. 

Nous ne pouvons plus percevoir Dieu de manière crédible 
comme un être doté d'un pouvoir surnaturel, vivant dans les 
cieux et prêt à intervenir périodiquement dans l'histoire 
humaine pour accomplir sa volonté. Par conséquent, 
aujourd'hui, la plupart de ce qui se dit sur Dieu n'a pas de 
sens. Nous devons trouver une nouvelle façon de 
conceptualiser Dieu et d'en parler » (« Les 12 thèses », 71).

D'où la crise de la foi chrétienne dans laquelle nous 
vivons, exprimée en termes théistes. Il suffit ici de rappeler la 
deuxième thèse, sur la christologie : « Puisque Dieu ne peut être 
conçu en termes théistes, il est absurde de chercher à 
comprendre Jésus comme « l'incarnation d'une divinité théiste 
». Les concepts traditionnels de la christologie ont donc fait 
faillite » (ibid., 81).

Spong, pour sa part, pense positivement que le cœur du 
message et de la foi chrétienne réside dans « l'expérience de 
la rencontre avec Dieu en Jésus » faite par les premiers 
disciples (cf. ibid., 84). Alors que l'attribution à Jésus de 
pouvoirs surnaturels lui permettant d'accomplir des « 
miracles », ainsi que les récits de la naissance virginale, de 
l'incarnation, de la résurrection, jusqu'à la conception de la 
Trinité, seraient des constructions postérieures, par lesquelles 
on a cherché à exprimer cette expérience dans les termes du 
théisme propre à la culture religieuse de l'époque. Aujourd'hui, 
l'expérience chrétienne originelle pourrait toutefois être exprimée 
différemment en termes post-théistes. Par exemple en disant : 
« Peut-être les gens ont-ils vu et expérimenté dans sa vie « la 
source de la Vie », dans son amour « la source de l'Amour » et 
dans son être « le fondement de l'Être ». Peut-être ont-ils entendu 
en lui et par lui l'appel à vivre pleinement, à aimer 
généreusement et à être tout ce que chacun pouvait être » 
(ibid., 84s).

En concevant le divin et l'humain non plus comme deux 
royaumes séparés mais comme « une réalité continue », le 
chemin vers la plénitude et le divin consisterait « à devenir 
profondément et pleinement humains » (ibid., 85), « à 
transcender la nécessité de survivre et à être capables de se donner 
dans l'amour pour les autres » (ibid.).

Comme on peut le voir, il s'agit d'une interprétation de 
l'essence du christianisme sous un angle essentiellement éthique, 
sans pour autant éliminer complètement une source 
transcendante mystérieuse, distincte mais non séparée de 
manière dualiste du monde. Ainsi, par exemple, il affirme ailleurs :
« Je fais l'expérience de Dieu comme « Autre », comme « 
Transcendance », comme « Profondeur » et comme sens ultime 
de la vie (...) Le divin est la dimension profonde de l'humain ». 
11

Roger Lenaers et son christianisme non 
religieux
Roger Lenaers (1925-2021, prêtre jésuite belge, puis curé 

catholique dans le Tyrol autrichien)12  estime que le

christianisme, dans son essence, n'est pas une religion, c'est-à-
dire un théisme (religion et théisme sont pour lui, et en général 
pour les post-théistes, la même chose), mais plutôt « la 
communauté de ceux qui se laissent guider par la foi en Jésus 
de Nazareth, qui reconnaissent en lui la révélation immortelle du 
Mystère absolu ou, en termes prémodernes, reconnaissent 
Jésus-Christ comme le Fils éternel de Dieu ». 13

Par conséquent, il est possible, selon lui, d'abandonner tous les 
éléments religieux dont cette foi a été historiquement revêtue, 
tels que les dogmes, les lois, les prêtres, les sacrements, les 
livres sacrés, les temples, les vœux et les prières, et d'essayer 
de la concilier avec la modernité. Ce qui, selon lui, est possible si 
la nouvelle image post-théiste de Dieu, comme ce « quelque 
chose » de mystérieux qui « se cache derrière toutes choses » 
et qui est l'élément clé de la religiosité, parvient à inclure « les 
deux éléments classiques de l'image chrétienne de Dieu, ceux 
de Créateur et de Père » (« Le christianisme et la modernité 
sont-ils compatibles ? », 136).

Quant à la création, elle est possible si elle est comprise non 
pas comme une « production », mais comme une « expression 
de son intimité dans la matière » (ibid., 135). Le cosmos serait 
alors à comprendre comme « l'expression d'un Esprit absolu qui 
évolue lentement », sans opposition entre « Dieu » et le 
cosmos, mais « seulement une distinction » (ibid., 136), 
indispensable pour ne pas compromettre notre liberté et notre 
autonomie.

Quant au terme « Père », il renverrait à l'expérience que 
Jésus a faite de la Réalité ultime comme amour absolu à son 
égard, donc pas littéralement comme son père, mais pour lui 
comme un père, qui l'encourageait à toujours aimer. Et il ajoute : 
« Cet amour absolu n'habite pas le ciel, mais le cœur de tout 
ce qui existe et fait constamment évoluer toutes choses, poussant 
les êtres humains à être plus humains, à être plus amour. Ce 
Quelque chose est donc un « Tu » absolu, qui nous dit « tu » 
» (ibid., 137).

Pour le reste, il faut une profonde reformulation du credo 
chrétien en des termes qui ne soient plus théistes. Cela implique « 
d'abandonner le credo formulé à Nicée » (ibid., 138), de 
déclarer impossible la résurrection des corps, de comprendre la 
résurrection du Christ et la nôtre comme la « transition finale vers 
l'Amour absolu » (ibid., 142), considérer la Bible comme un livre 
de paroles humaines, avec lesquelles les auteurs, dotés de 
capacités mystiques, « ont cherché à exprimer leur expérience 
intense du Merveilleux transcendant » (ibid., 147), etc.

En conclusion, il se demande : « Que reste-t-il du 
monument millénaire catholique si l'on abandonne le Theos et 
que l'on devient un fidèle « athée » ? Il n'y a aucun doute : il 
reste l'essence. Et cette essence n'est pas la formulation du 
credo, ce n'est pas un livre contenant les paroles infaillibles de 
Dieu, ce ne sont pas les dix commandements, ce n'est pas une 
hiérarchie autocratique, ce ne sont pas les sacrements et le 
sacerdoce ou la messe et les rituels de la liturgie, ce n'est pas la 
prière de pétition ni l'obéissance aux règles de l'Église. C'est la 
conscience du

I L R E G N O - A T T U A L I T À 1 0 / 2 0 2 4 324

Ét
ud

e 
du

 m
oi

s



le fait que nous faisons partie d'un cosmos qui est l'expression, 
en constante évolution, de l'Esprit créateur, qui est Amour, ainsi 
que le désir de nous laisser émouvoir par cet Amour, en suivant 
Jésus, que nous connaissons comme quelqu'un qui est 
éternellement vivant parce que totalement rempli d'amour » 
(ibid., 156).

Une interprétation du christianisme, celle de Lena-ers, en 
termes non seulement éthiques, mais aussi « mystico-cosmiques 
», comme nous pourrions le résumer.

José María Vigil et l'histoire sacrée cosmique
La position de José María Vigil (prêtre clarétain espagnol, 

naturalisé nicaraguayen, coordinateur de l'EATWOT et figure 
de proue du nouveau paradigme post-religieux ou post-théiste) 
est beaucoup plus radicale, tant dans sa critique de toute la 
vision religieuse chrétienne théiste que dans la proposition 
alternative qu'il avance. En ce qui concerne l'aspect 
déconstructif, il convient de souligner son caractère « militant ». 
Les différents éléments théistes du christianisme ne sont pas 
abandonnés discrètement, laissés tomber en désuétude ; il 
s'agit « de les énoncer et de les combattre, tant pour leur nature 
obsolète que, surtout, pour leur caractère nuisible ».14

La proposition alternative abandonne complètement toute 
référence aux récits bibliques, considérés comme mythiques, 

pour s'en remettre à la seule source authentique de vérité, y 
compris en ce qui concerne le sens de la vie et la promotion 

de la profondeur humaine, à savoir le récit de la science. Ces 
deux citations suffisent : la première, d'inspiration positiviste 

comtienne évidente : « Les questions relatives au sens de notre 
vie, contrôlées de manière exclusive par la religion depuis des 

temps immémoriaux, puis plus tard également par la 
spéculation philosophique, ont changé de lieu et sont aujourd'hui 

examinées dans le laboratoire de la science (...) qui, pour la 
première fois, répond de manière ample et en grande partie 

satisfaisante à la question de savoir qui nous sommes et d'où nous 
venons » (« Ricentrando il ruolo futuro della religione », 169). 
La deuxième citation suppose la révolution épistémologique 

qui en découle pour la théologie, à savoir le remplacement de la 
primauté des Écritures saintes en tant que livre de la révélation 

de Dieu par la primauté du livre de la nature, que seule la 
science interprète correctement et de manière universelle. Les 

Écritures ne seraient en fait qu'un simple « commentaire » du 
livre de la nature, écrit par des hommes élaborant des mythes à 

l'aide de leur imagination pour donner un sens et une 
orientation, à une époque pré-scientifique, à la réalité inconnue. 

On en arrive ainsi à dire, à propos de l'évolution contre la 
création : « Les Églises chrétiennes (...) ne sont pas en mesure 
de comprendre que le véritable « récit », le récit fondamental, 

n'est pas celui constitué par les mythes bibliques, mais celui que 
la science nous montre, la nouvelle histoire cosmologique, la 

nouvelle histoire cosmique scientifique. Notre véritable histoire 
sacrée est l'histoire sacrée cosmique, la naissance du Cosmos, ses 

13 730 millions
ni d'années d'évolution... ». 15

Dans cette nouvelle histoire sacrée, il n'y a plus de place 
pour le théocentrisme, le christocentrisme et encore moins 
pour l'ecclésiocentrisme, mais seulement pour l'oikocentrisme, qui 
devient le terme clé de la nouvelle religiosité post-théiste.
«Il n'y a pas de place – écrit-on – pour un autre « centrage » 
que celui de la Réalité, la Réalité cosmique sacrée totale dont 
nous faisons partie, à laquelle nous appartenons, car c'est notre 
Oikos, notre grande maison. Le seul centrisme apparemment 
praticable en ce moment historique est l'oikocentrisme » (« Il 
ne s'agit plus de croire », 59s).

D'où la description de la nouvelle spiritualité oiko-centrée 
qui est proposée pour l'après-théisme : « Nous avançons vers la 
rédemption d'une spiritualité centrée sur le caractère sacré de la 
réalité cosmique, de notre Oikos sacré, et non plus sur un ciel 
imaginé au-dessus des nuages ou dans l'arrière-plan 
ontologique de la métaphysique. Dans le domaine religieux, 
nous chercherons donc à vivre comme ce que nous sommes, 
comme une Terre qui en est venue à penser, à connaître, à 
adorer, à se redécouvrir comme Gaïa, cosmos conscient et 
sacré en évolution » (ibid., 68).

La négation post-théiste d'un Dieu séparé du monde, 
dualistiquement extérieur et supérieur au monde, n'impliquerait 
donc pas la négation du « Mystère du monde », la
« divinité » présente dans cet Univers. « Selon la vision 
scientifique – observe-t-on – il n'y a ni « extérieur » ni « supérieur 
» au cosmos, il n'y a rien ni personne en dehors du cosmos. Cela 
ne signifie pas nier le Mystère, la « divinité » présente dans cet 
Univers, mais cela signifie, en revanche, nier qu'il faille utiliser 
des catégories mythiques pour s'y référer » (ibid., 64).

D'où la proposition d'une célébration liturgique qui ne 
ferait plus référence à l'histoire sacrée de la Bible, mais à la 
nouvelle histoire sacrée de l'évolution du Cosmos telle que 
découverte par la science, c'est-à-dire la proposition d'une 
véritable célébration de la « Pâques cosmique », dans laquelle
« la Terre et le Cosmos parviennent à se contempler et à se 
célébrer en nous ».16

Dans le schéma de célébration proposé à titre d'exemple, les 
étapes de l'évolution du Cosmos jusqu'à l'homme sont retracées 
avec une attitude contemplative et adoratrice, accompagnées du 
refrain : « Et le Grand Mystère est là », pour animer le processus 

ascendant de l'énergie à la matière et à la vie, jusqu'à ce que, dans 
l'homme, « la Terre commence à se voir, à se sentir, à penser, à 

réfléchir dans l'être humain et dans sa science » (« Pâques 
cosmique », 216). Pour conclure, dans une attitude d'adoration 

: « Le Grand Mystère est ici, sur Terre et dans le Cosmos qui, 
en nous, prennent conscience d'eux-mêmes, et vénèrent, adorent, 

contemplent avec ivresse, avec gratitude, le Mystère que nous 
sommes et qui remplit tout » (ibid., 219). Nous nous demandons 

si, dans cette position post-théiste, une certaine transcendance 
de Dieu est sauvée ou si Dieu s'identifie au monde, à la nature 
sacrée, où la seule transcendance est le dépassement continu 
du Cosmos ? La deuxième alternative viendrait à l'esprit, entre 

autres, avec l'intention déclarée de récupérer la religiosité du 
Paléolithique, centrée sur la sa-

I L R E G N O - ACTUALITÉS 10/2024 325



La royauté de la nature, la Grande Mère qui nous engendre et 
nous nourrit, d'où nous venons et où nous retournons. Cette 
religiosité qui, selon lui, régnait avant le tournant que la 
révolution agricole allait apporter, au Néolithique, à la 
religion théiste. Un tournant jugé néfaste pour la planète et pour 
l'espèce humaine, dont il faut prendre ses distances en « 
rentrant à la maison » après
« cet exil volontaire inutile et déjà plus que suffisant ». 17

D'autres auteurs présents dans ces volumes sont plus vigilants 
sur ce point, comme José Arregi (du Pays basque, ancien prêtre 
franciscain et théologien catholique) et surtout Leonardo Boff 
(figure de proue catholique de la théologie de la libération), 
que nous aimerions maintenant mentionner.

José Arregi et l'indétermination de l'alternative
José Arregi déclare expressément son incertitude quant à la 

manière de comprendre et d'exprimer l'alternative au théisme. 
Contre le théisme, il affirme que ce que nous appelons
« Dieu » n'est pas l'explication du monde, « mais le Mystère du 
monde, Mystère inexplicable de beauté et d'amour dans lequel 
nous sommes, notre essence ultime et notre vocation suprême ». 
18

Afin de comprendre ce Mystère unique du monde, il souhaite 
une collaboration entre la science et la mystique, chacune avec 
ses méthodes respectives : « La science est l'art de mesurer les 
parties du tout. La mystique est l'art de contempler le tout dans 
chaque partie » (« Le credo devant la science », 56). Quant aux 
limites de la science et à ses contributions possibles au regard 
mystique, il précise : « Concernant cette Réalité Ultime ou 
Première, le Mystère du monde, les sciences n'affirment ni ne 
nient quoi que ce soit, mais elles imposent à notre langage un 
certain cadre de cohérence et de raison, si nous voulons dire 
quelque chose qui ne diminue pas le Mystère » (ibid., 65s).

En ce qui concerne la relation entre Dieu et le cosmos, on 
critique clairement – conformément à tout le post-théisme – le
« dualisme théiste », mais aussi le « monisme panthéiste » ou 
l'athéisme associé au positivisme dogmatique : « Dieu ou la 
Réalité ultime et le monde – affirme-t-on – ne sont pas deux, mais 
pas non plus un. Dieu ou la Profondeur du Réel n'est ni à 
l'intérieur ni à l'extérieur du monde. Dieu n'est ni dicible ni 
localisable » (ibid., 66).

« Qu'est-ce donc que Dieu, se demande-t-il, au-delà de 
son image théiste personnelle et au-delà de sa simple négation 
athée associée au positivisme dogmatique ? Nous ne savons pas le 
dire : il ne nous reste que des images insuffisantes : Dieu est au 
monde comme le Tout est à la somme des parties, comme le 
Fond ou la Source de toutes les formes, l'Être des êtres, la 
Créativité de l'univers (...) La Communion de tous les êtres, (...) 
le Moi de chaque toi et le Toi de chaque moi, (...) l'Information 
universelle, ou l'Âme du monde, ou la Conscience de 
l'univers, ou la tendresse des amants » (ibid., 67).

L'alternative au « théisme personnaliste » reste donc 
indéterminée ou caractérisée par de nombreuses images ou 
noms. En accord, semble-t-il, avec la tradition de l'apophatisme 
mystique, qui revient souvent chez les post-théistes.

Leonardo Boff et l'écospiritualité
Leonardo Boff semble sans aucun doute plus averti sur le plan 

théologique et philosophique en ce qui concerne la relation entre 
Dieu et le Cosmos, à tel point qu'il ne me semble pas qu'il faille le 
considérer comme un post-théiste au sens strict, étant donné son 
affirmation claire de la distinction et de la transcendance de Dieu 
par rapport au monde.

Malgré certaines ambiguïtés terminologiques, comme le titre 
de son essai « Le Dieu qui surgit dans le processus de la 

cosmogénèse ».19  En effet, il fait une distinction claire entre ce 
que la science peut constater et ce à quoi peuvent parvenir la 
philosophie et la théologie, c'est-à-dire l'intelligence humaine 

animée par l'amour ; une intelligence que même le scientifique, en 
tant qu'être humain, peut mettre en œuvre, au-delà et 

indépendamment des résultats de sa méthode strictement 
scientifique.

En effet, la science, en tant que telle, ne sait rien et ne peut 
rien dire sur ce qui existait avant le Big Bang et sur la « fondus 
énergie » ou « vide gravitationnel » imaginé par les astrophysiciens 
comme toile de fond à partir de laquelle serait né le point initial qui 
en serait à l'origine. Mais l'ordre finaliste du processus 
cosmologique qui conduit à l'émergence de la conscience humaine, 
selon le « principe anthropique », non seulement suscite 
l'émerveillement et un profond respect, mais « renvoie à un Ordre 
suprême : la conscience et l'esprit indiquent une Conscience 
supérieure et transcendante » (ibid., 110).

« À strictement parler, précise-t-il, l'Énergie fondamentale 
appartient à l'ordre actuel des choses. Mais elle renvoie à une Ré-
altéité encore plus mystérieuse et indéchiffrable que le Vide 
gravide, bien au-delà de ce que nous pouvons imaginer. Ce 
Vide lourd est une métaphore de cette Réalité originelle, 
authentiquement mystérieuse et fascinante » (ibid., 112).

En pratique, il nous semble que Boff reprend l'argument 
traditionnel en faveur de l'existence de Dieu, qui part de l'ordre et de 

la finalité de la nature. Si ce n'est comme démonstration 
scientifiquement rigoureuse, du moins comme argument ayant 
une portée véridique similaire à celle que Kant attribuait aux 

preuves de l'existence de Dieu : celle d'être suffisante pour 
convaincre en matière de pratique éthique.20  D'autant plus, comme 
le soutient Boff, si l'on ajoute à la raison l'intelligence du cœur ou « 
la raison cordiale », comme il l'appelle, non sans assonances avec 

les « raisons du cœur » de Pascal. Dans un sens non 
immanentiste, il faudrait donc comprendre – à notre avis – 

certaines expressions ambiguës de Boff telles que les suivantes, 
qui ouvrent à l'« écospiritualité » telle que l'auteur la comprend et 

la propose : « Si tout est énergie dans des réseaux de relations, 
nous sommes d'une manière particulière imprégnés d'énergie 

vitale, spirituelle, cosmique. C'est à travers nous que la Terre et 
l'Univers lui-même acquièrent une conscience en se tournant eux 
aussi, à leur manière, vers la Source sacrée de tout être et de toute 

énergie. Cette Énergie, qui

I L R E G N O - ACTUALITÉS 10/2024 326

Ét
ud

e 
du

 m
oi

s



nous rend vivants, c'est l'autre nom de Dieu ou de l'Esprit créateur 
et vivifiant. Cette vision donne naissance à une spiritualité : 
embrasser le monde signifie embrasser Dieu, qui se cache et 
émerge en chaque être. (...) Le principe cosmogonique de 
l'auto-organisation de l'Univers opère dans chacune des parties 
et dans le Tout. Sans nom et sans image. Dieu est le nom que les 
religions ont trouvé pour le libérer de l'anonymat et l'insérer 
dans notre conscience et dans notre célébration » (ibid., 114s).21

La spiritualité proposée par Boff pourrait être définie 
comme un « naturalisme cosmique ». Elle mêle – en accord avec 
l'ensemble du mouvement post-théiste – vision scientifique et 
vision mystique, non sans un étrange mélange entre les deux, et 
surtout non sans ambiguïté sur le thème de la transcendance de 
Dieu, qui risque d'être réduit à l'énergie qui imprègne et anime le 
monde, telle qu'elle est constatée ou hypothétisée par la 
science actuelle. 22

Paolo Gamberini et le monisme relatif
L'imbrication entre science et mystique est également théorisée 

comme méthode de travail théologique par Paolo Gamberini 
dans son récent ouvrage, cité plus haut, Deus duepuntozero. 
Ripensare la fede nel post-teismo (Dieu 2.0. Repenser la foi dans le 
post-théisme), publié en 2022.23  À mon avis, il s'agit de l'un des 
textes les plus engagés sur le plan théologique de manière 
organique et constructive parmi ceux que je connais du courant 
post-théiste.

L'intention du livre, comme l'indique le sous-titre, est de 
repenser le christianisme à l'ère du post-théisme, ce qui 
constituerait dans le domaine culturel et religieux un véritable « 
changement de paradigme », au sens où l'entend Thomas 
Kuhn.

Dans le cadre du mouvement chrétien post-théiste, on 
souhaiterait toutefois passer d'une phase déstructurante, qui aurait 
bien identifié le théisme à critiquer mais pas l'alternative à 
proposer, à une phase constructive, systémique, capable de relier 
de manière organique les résultats de la recherche historico-
critique des Évangiles, les découvertes scientifiques les plus 
récentes – en particulier celles de la physique quantique et des 
neurosciences –, les différentes conceptions mystiques et la 
philosophie relationnelle (cf. Deus duepuntozero, 24). Il s'agit donc 
de procéder avec une méthode interdisciplinaire et 
transdisciplinaire.

Mais aussi, et c'est à notre avis l'une des caractéristiques 
originales de l'ouvrage, « en s'éloignant de la tradition théiste 
elle-même, en particulier de la tradition philosophique et 
théologique du néoplatonisme » (ibid., 18). En effet, comme il est 
précisé plus loin, « les éléments anciens présents dans cette 
tradition de pensée constituent un trésor pour la foi chrétienne et 
ouvrent la voie à une vision panenthéiste et post-théiste » (ibid.).

Le néoplatonisme panentiste, par exemple, serait selon 
l'auteur déjà présent chez saint Thomas et aurait largement 
influencé Maître Eckhart, auquel l'ouvrage fait souvent référence. 
Des éléments panentistes seraient d'ailleurs déjà présents dans 
le Nouveau Testament, notamment chez Paul et dans 
l'Évangile de Jean, qui parlent de la

présence omniprésente de Dieu dans toute la réalité et d'une 
profonde unité de Jésus avec Dieu, à laquelle nous sommes tous 
appelés et impliqués.24

Comme point de départ de son discours, Gamberini fait 
sienne à la fois la diagnose de la crise du théisme donnée par les 
post-théistes et leur définition du « théisme » comme conception 
qui imagine un Dieu supraterrestre, « séparé du monde et qui, de 
temps à autre, à sa discrétion et selon son arbitre, intervient ici ou là 
» (ibid., 14). « Un être personnel qui agit dans le monde par des 
miracles, des actions particulières : à travers l'inspiration 
prophétique, l'incarnation, la providence et le jugement dernier » 
(ibid., 33). Une image qui serait constitutive des religions, dont le 
judaïsme, le christianisme et l'islam.

Contrairement à l'athéisme, le post-théisme ne rejetterait 
toutefois pas toute transcendance, mais seulement la transcendance 
de cette image de Dieu (ibid., 14). Même si peu après, et tout au 
long du volume, la seule transcendance qui semble être soutenue 
est celle de l'« auto-transcendance » propre au monde, dont la 
source serait le « logos commun et mystique », qui imprègne toute 
chose et exprime la nature même de Dieu (ibid., 19).

En conséquence, l'auteur niera la distinction absolue entre Dieu 
et le monde, considérée comme l'expression d'une logique duale, et 
soutiendra la thèse de l'« identité relationnelle » entre Dieu et le 
monde, c'est-à-dire le « monisme relatif » (cf. ibid., 24 et passim), qui 
convergerait avec le « panenthéisme » (ibid., 18, 467s).25  Monisme 
relatif ou relationnel qui constitue la clé de voûte de sa 
réinterprétation de la foi chrétienne : « Le monisme relatif 
présenté dans ce livre se veut une proposition de relecture de 
la foi chrétienne » (ibid., 24).

Comment comprendre ce « monisme relatif » ? Gamberini le 
décrit à l'aide de la formule (x = x + y), qu'il s'efforce d'expliquer 
à plusieurs reprises dans le texte. Par exemple : « La 
transcendance et l'absoluité de Dieu (x = x) se manifestent dans sa 
relativité (x + y). Si l'identité de Dieu se détermine dans sa relation à 
la création (x = x + y), cela signifie que ce qui individualise la 
créature (principium individuationis) est également propre à 
Dieu, non par identité absolue (x = y) mais par identité relative » 
(ibid., 76).

Ce qu'est concrètement cette « identité relative » est précisé dans 
une certaine mesure plus loin, où il sera question, par exemple, d'« 
unité dans la différence » ou de « distinction, qui est rendue possible 
par une unité qui la précède, l'embrasse et la constitue » (ibid., 
467-68).

Plus clairement, dans un autre texte, on dira : « Dans le 
monisme relatif, les deux aspects (x) et (x + y) ne sont distincts que 
formellement ; en réalité, ils sont identiques. Comme les deux faces 
d'une pièce de monnaie, qui ne sont pas identiques, mais qui 
constituent la même pièce, Dieu s'identifie à sa relation avec la 
création, en vertu de son être créativité originelle ».26

Le point qui le distingue du théisme traditionnel, si je 
comprends bien, est que dans ce dernier, le monde ne peut 
exister sans Dieu qui en est le créateur et le fondateur.

I L R E G N O - A T T U A L I T À 1 0 / 2 0 2 4 327



Dans le monisme relatif, c'est Dieu qui ne peut exister sans le 
monde, puisque le monde est son expression propre, le résultat 
de son être essentiellement toujours en action, de manière 
immuable, et donc toujours en train de s'exprimer dans la 
création.

Le monde insiste donc sur Dieu, il lui est essentiel, même s'il 
ne lui ajoute rien. Comme le dit saint Thomas – et ce serait un 
élément central de son néoplatonisme – Dieu est l'Ipsum esse per 
se subsistens, auquel les entités ne peuvent rien ajouter. En effet, 
elles sont depuis toujours en Dieu comme ses idées coessentielles 
et aussi comme effet de son action immanente. Dieu n'a pas 
besoin de passer de la puissance à l'acte ni pour les créer ni pour 
les connaître, car il les a déjà depuis toujours en lui, ils font partie 
de son essence, ils sont « un » en lui 27. 

En conséquence de cette idée de « monisme relatif », la liberté 
de la création est expressément niée, au motif qu'elle serait un 
acte arbitraire et introduirait en Dieu quelque chose d'analogue 
au temps (cf. Deus duepuntozero, par exemple 191, 376). Il y 
aurait en effet un état dans lequel Dieu est capable de créer ou de 
ne pas créer, de faire x ou y, suivi d'un état dans lequel Dieu choisit 
x ou y (cf. ibid., 376).28  Il s'ensuit la négation de la 
personnalité de Dieu dans la mesure où elle serait liée à cette 
liberté et au temps. Et aussi une révision profonde tant de la 
christologie que de la doctrine de la Trinité de Dieu.

Comme l'affirme dès les premières lignes de l'ouvrage,
« cette conception de Dieu comme relation essentielle avec la 
création et non plus comme entité séparée implique une 
nouvelle compréhension des deux mystères fondamentaux de 
la foi chrétienne : l'incarnation de Dieu et la Trinité de Dieu » 
(ibid., 39).

L'incarnation, dépouillée du mythe chrétien théiste, doit être 
comprise comme le sommet de l'expression de soi ou de la 
communication progressive de Dieu dans le monde (ibid., 36 
et passim).29  Il ne s'agit donc pas d'un événement singulier, mais 
d'un événement cosmique ; non pas d'un événement qualitativement 
différent des autres, mais seulement quantitativement ; ou plutôt offert 
par Dieu à tous les hommes et reçu selon la capacité et la liberté de 
chacun.

Dieu se communique toujours de la même manière à tous 
et est présent et actif de la même manière en tous, sans préférence, 
dans le processus de transcendance du monde dans lequel il 
s'exprime. Mais chacun l'accueille selon ses capacités.
« Dans le processus de transcendance de toute la réalité, 
Jésus de Nazareth n'est pas une exception, mais représente le 
sommet de la réception et de l'accueil créés du mystère de Dieu 
qui se communique » (ibid., 37).

La Trinité ? « C'est pour ainsi dire une métaphore pour 
exprimer la relationnalité absolue de l'essence divine » (ibid., 
410). Cette relationnalité absolue ne désigne pas la relation 
intraréligieuse entre le Père, le Fils et le Saint-Esprit, comme le 
veut la croyance chrétienne, mais la relation avec la « création » ou 
le « monde », qui fait ainsi partie de l'essence divine, au sens de « 
l'identité relationnelle » exprimée par la formule déjà citée x = x+y 
(cf.

ivi, 356s ; 76s ; cf. également 159, où il est question de « l'identité 
réelle de Dieu avec sa relation à la création »).

En résumé, pour Gamberini, « Dieu est Trinité, non pas parce 
qu'il est trois personnes, mais parce qu'il est Trinité en tant que 
relation substantielle avec la créature. Le langage trinitaire ne 
décrit pas tant l'être intime de Dieu indépendamment de notre 
créature-ité, mais vise plutôt à articuler la relation de toutes 
choses en Dieu » (ibid., 410).

À notre avis, si l'on doit certainement apprécier la tentative de 
Gamberini de repenser les vérités chrétiennes fondamentales 
à la lumière de la culture moderne, désormais considérée 
comme post-théiste, le résultat, formulé dans la thèse du « 
monisme relatif », soulève de sérieuses questions en raison du 
risque concret de bouleverser les fondements de la foi 
chrétienne, tels que la personnalité de Dieu, la liberté de la 
création et la consistance de la création en tant que réalité 
distincte de Dieu, l'originalité unique de l'incarnation du Fils 
de Dieu et la conception trinitaire de Dieu. Peut-être aussi en 
raison d'un aplatissement excessif et acritique sur les positions 
post-théistes, sur lesquelles nous aimerions maintenant formuler 
quelques observations critiques en référence aux nombreux 
problèmes philosophiques et théologiques qu'elles soulèvent.

PROBLÈMES PHILOSOPHIQUES ET 
THÉOLOGIQUES DANS LE POST-THÉISME 
ET OBSERVATIONS CRITIQUES ET 
ÉVALUATIVES

Ce mouvement de véritable déconstruction et de 
restructuration radicale du christianisme soulève de nombreux 
problèmes philosophiques et théologiques. J'en mentionnerai 
quelques-uns sous la forme d'un bilan synthétique des mérites à 
reconnaître au mouvement et des points que je considère comme les 
plus discutables. Parmi les mérites, je citerai notamment les 
trois suivants.

Le mérite d'avoir placé la question de Dieu au centre de la 
réflexion globale sur le christianisme dans la phase culturelle 
actuelle, où la sécularisation se caractérise de plus en plus par la 
mondialisation des résultats de la science et de la technologie, qui 
nous ont fait sortir de la « vision enchantée » du monde ; par la 
maturation croissante d'une conscience éthique plus respectueuse 
de l'individualité et de la liberté personnelle ; par la diffusion du 
pluralisme religieux, dans lequel les différentes visions de Dieu 
se rencontrent et se confrontent et où aucune ne peut désormais 
prétendre au monopole exclusif du divin.

Le mérite d'avoir, dans ce contexte, mis en évidence et critiqué 
certaines visions archaïques et déformées de Dieu présentes dans 
la tradition religieuse, y compris chrétienne : par exemple, la vision 
de Dieu comme une entité séparée du monde, machiste et guerrière, 
qui agit arbitrairement dans le monde comme cause parmi les 
causes, impose de manière tout à fait hétéronome des normes de 
comportement en obligeant à les respecter par des 
récompenses et des punitions... En un mot, cette vision « sacrée 
» de Dieu comme mysterium tremendum et fascinans, selon 
Rudolf Otto, que Jésus avait déjà clarifiée par rapport à l'Ancien 
Testament, en présentant le Père céleste comme tout et 
uniquement amour miséricordieux. 30

I L R E G N O - A T T U A L I T À 1 0 / 2 0 2 4 328

Ét
ud

e 
du

 m
oi

s



Le mérite d'avoir rappelé la nécessité de placer l'expérience 
spirituelle et mystique au centre de la vie chrétienne, en évitant de 
réduire le christianisme à une idéologie, un légalisme ou un 
ritualisme. Un rappel accompagné de la tentative, certes plus 
problématique mais appréciable, de relier l'universalité unificatrice 
de la pensée scientifique à l'universalité unificatrice présumée de 
la spiritualité mystique de type cosmique-écologique.

Parmi les points discutables (ou à discuter) dans les 
questions générales que soulève ce post-théisme chrétien, j'en 
signalerai ici quelques-uns qui me semblent les plus 
pertinents.

Sur la définition du théisme
Tout d'abord, on peut contester le fait que les post-théistes 

étendent arbitrairement à toute la tradition religieuse, y compris 
judéo-chrétienne, la définition qu'ils donnent du « théisme » : un Dieu 
séparé du monde et qui intervient de l'extérieur par des actions 
surnaturelles ponctuelles. Le « théisme » propre à la tradition 
judéo-chrétienne, et pas seulement, ne se caractérise en effet pas par 
la conception de Dieu comme une entité séparée du monde, mais 
parce qu'il le conçoit comme un être distinct du monde et créateur 
libre du monde et, en ce sens, transcendant le monde ; et, surtout, 
parce qu'il le considère comme doté, au sens analogique, 
d'intelligence et de liberté, et donc de personnalité.31

Ainsi, par exemple, dans la terminologie qui s'est imposée à 
l'époque des Lumières (telle que définie par Kant),32  le théisme se 
définit par opposition au déisme, précisément parce que, tandis 
que le déisme n'attribue à Dieu que des prédicats transcendantaux, 
tels que l'absoluité, l'infinité, la nécessité, l'éternité et autres, le 
théisme lui attribue également les prédicats non 
transcendantaux de l'intelligence et de la liberté, et donc de la 
personnalité. Mais ni l'un ni l'autre, s'opposant à l'athéisme, ne se 
définissaient en pensant Dieu comme séparé du monde ; si jamais, 
en le pensant comme distinct du monde, ils se distinguaient du 
panthéisme.

Toute la tradition judéo-chrétienne, depuis l'Ancien et le 
Nouveau Testament jusqu'à la tradition catéchétique la plus 
courante, a en effet toujours considéré Dieu comme présent et 
agissant partout, dans le ciel, sur la terre et en tout lieu (comme 
l'affirmait le catéchisme de Pie X lui-même),33  sans jamais 
opposer transcendance et immanence, la seigneurie de Dieu sur le 
monde et sa présence agissante en lui. Le ciel, où Dieu habiterait, a 
toujours été une métaphore cosmologique évidente ! Dieu, en tant 
qu'il est constamment compris comme pur esprit, n'est en effet 
pas localisable au-dessus ou en dessous, à l'extérieur ou à 
l'intérieur du monde !34Jusqu'à comprendre que la transcendance 
absolue de Dieu se caractérise précisément par sa capacité 
suprême d'être tout en tous, tout pour tous, capable d'aimer 
chacun de tout son être, jusqu'à être celui qui, dans sa liberté et son 
amour souverains, est capable d'assumer comme sienne la 
nature humaine elle-même.35

De même, dans le théisme classique, il n'est pas essentiel 
d'attribuer à Dieu des interventions surnaturelles ponctuelles 
depuis l'

extérieur du monde, mais seulement l'action providentielle 
dans le monde, surtout à travers ce qu'on appelle les « causes 
secondes ».

La remise en question actuelle, par certains représentants de la 
théologie catholique, non seulement de l'efficacité mais aussi de la 
possibilité théorique d'interventions ponctuelles de Dieu en tant 
que cause parmi les causes du monde, les soi-disant « miracles » 
comme exceptions aux lois de la nature, ne me semble donc pas 
affecter le noyau essentiel du théisme chrétien traditionnel.36  En 
revanche, elle est profondément contredite par le post-théisme 
lorsque, critiquant la vision d'un Dieu séparé du monde, celui-ci 
remet expressément ou implicitement en question tant la distinction 
par rapport au monde que la liberté et la personnalité.

Sur la place accordée à la science en 
théologie
La place que le post-théisme attribue à la science dans la 

théologie est très problématique, en particulier dans ses formes les 
plus récentes : physique quantique, cosmologie actuelle, 
neurosciences, mais aussi sciences anthropologiques ou historico-
critiques, au point de l'élever au rang de source unique ou 
déterminante de connaissance, y compris dans le domaine 
théologique et religieux (cf. ce qui a été écrit précédemment sur 
la « nouvelle histoire sacrée »).

Pour le post-théisme, la science serait déterminante tant 
pour identifier ce qui, dans les affirmations chrétiennes, n'est 
plus crédible parce que, à la lumière des nouvelles découvertes 
scientifiques, se serait révélé être le fruit d'élaborations mythiques 
et préscientifiques (comme si, je le remarque, l'objet fondamental 
de la théologie était de nous dire « comment vont les choses dans le 
cosmos expérimentable »), que pour offrir des concepts et des 
images plus vrais de Dieu : par exemple, Dieu ou le divin 
compris comme l'énergie qui imprègne l'univers et le fait évoluer 
(comme si, je le remarque, ces qualificatifs cosmologiques ne 
s'appliquaient à Dieu, mystère incompréhensible et indicible, que de 
manière analogique ou symbolique, comme ceux de nature 
anthropologique).

Il est également problématique, à mon avis, de considérer 
que la science en tant que telle, avec sa méthode hypothético-
expérimentale, puisse être une alliée dans la vision mystique ou 
sacrée de la nature, c'est-à-dire qu'elle puisse appréhender le monde 
comme un mystère divin. Il en va autrement pour les 
scientifiques qui, en tant qu'êtres humains comme les autres, sont 
capables de réfléchir philosophiquement et d'intuiter la réalité avec 
le sens religieux ou la lumière de la foi, bien au-delà des résultats 
obtenus par la seule méthode scientifique.

Sur la sacralisation
ou resacralisation de la nature
La sacralisation ou la resacralisation de la nature, dont parle le 

post-théisme, pose également des problèmes historiques et 
théoriques : tant par la manière dont elle s'oppose à la 
désacralisation de la nature opérée par le théisme avec la doctrine 
de la création, que par la manière dont elle la propose comme une 
vision religieuse de la nature à récupérer ou à laquelle revenir.

I L R E G N O - ACTUALITÉS 10/2024 329



Il est certain que le judaïsme et le christianisme ont dépassé 
toute forme d'idolâtrie de la nature ou des forces de la nature, et en 
cela, ils l'ont effectivement désacralisée ou ne l'ont pas 
considérée comme « divine ». Mais cela ne signifie pas pour 
autant qu'ils aient dévalorisé la nature en la réduisant à une 
matière inerte et amorphe à la disposition de l'homme.

Comme cela s'est produit historiquement, plutôt à la suite de la 
révolution scientifique et technique des XVIe et XVIIe siècles 
(on se souviendra en particulier de François Bacon, pour qui 
la science doit assurer à l'homme la domination de la nature) et de 
l'émergence de l'économie capitaliste. Pour le théisme judéo-
chrétien, en revanche, la nature, loin d'être une simple matière à 
exploiter, a été créée par Dieu comme bonne, elle nous parle de 
Dieu et loue Dieu (cf. les Psaumes), elle est le signe de sa grandeur, 
de sa bonté, de sa providence, et l'homme doit en prendre soin 
(cf. l'encyclique du pape François Laudato si').

Quant au dépassement de la vision mythico-sacrée de la 
nature, il ne faut pas oublier, outre la naissance du théisme auquel 
on attribue toutes les fautes,37  la rupture philosophique/religieuse 
opérée à l'« âge axial » (entre 800 et 200 avant J.-C.), qui a libéré 
l'homme d'une simple subordination aux rythmes contraignants de 
la nature dans laquelle il vivait comme immergé et indistinct, 
lui permettant de

prendre conscience de lui-même en tant que personne libre et 
consciente. Un processus historique difficilement contestable en 
tant que progrès dans l'humanisation.

La place accordée à la mystique 
unitive ou fusionnelle
La place privilégiée que les post-théistes accordent à la 

mystique unitive ou fusionnelle, d'origine métaphysico-
religieuse principalement orientale, dans laquelle le moi 
humain disparaît ou s'annule dans le divin de la nature, plutôt 
qu'à la mystique relationnelle, chrétienne-occidentale, qui 
maintient la distinction et l'autonomie même dans la relation 
unitive la plus étroite entre Dieu et l'homme, est très 
problématique. Distinction et autonomie fondées sur la 
liberté, celle de Dieu et celle de l'homme, comme l'exprime 
bien la catégorie biblique d'alliance 38. 

Il faut rappeler que même dans la définition 
chalcédonienne de l'union hypostatique de Jésus avec Dieu 
(la plus grande union entre un homme et Dieu qui ait jamais été 
imaginée), la distinction entre la nature humaine et la nature 
divine est réaffirmée (en critiquant le monophysisme) ; tandis 
que dans le dogme trinitaire, tout en affirmant l'unité dans la « 
substance », on affirme la distinction des trois Personnes 
divines.

1  Les quatre volumes, tous publiés par Gabrielli, San Pietro in Cariano 
(VR), sont les suivants : 1. J.S. SPONG, M.L. VIGIL, R. LENAERS, J.M. VIGIL, 
Oltre le religioni. Una nuova epoca per la spiritualità umana, préface de M. 
BARROS, sous la direction de C. FANTI et F. SUDATI, 2016. 2. J. ARREGI, L. BOFF, 
I. GEBARA, M. GONZALO, D. O’MURCHU, J.M.
VIGIL, Il Cosmo come rivelazione. Una nuova storia sacra per l’umani-tà (Le 
Cosmos comme révélation. Une nouvelle histoire sacrée pour l'humanité), 
sous la direction de C. Fanti et J.M. Vigil, préface de P. Benvenuti, 2018.
3. J.M. VIGIL, D. MOLINEAUX, M.J. RESS, F. SUDATI, S. VILLAMA-
YOR, M. FOX, Une spiritualité au-delà du mythe. Du fruit défendu à la 
révolution de la connaissance, sous la direction de C. FANTI et J.M. VIGIL, 
préface de F. COMINA, 2019. 4. J. ARREGI, C. MAGALLÓN, M.J. RESS, G.
SQUIZZATO, J.M. VIGIL, S. VILLAMAYOR, Oltre Dio. In ascolto del Mistero 
senza nome (Au-delà de Dieu. À l'écoute du Mystère sans nom), sous la 
direction de C. FANTI et J.M. VIGIL, préface de P. SCQUIZZATO, 2021. Il convient 
également de signaler, parallèlement à ces quatre volumes, la publication du 
livre de J.S. SPONG, Vita eterna: una nuova visione. Oltre la religione, il teismo, il 
cielo e l’inferno, trad. it. sous la direction de F. Sudati, préface de F. 
Battistutta, Gabrielli, 2017 (original anglais de 2009).

2  En particulier, toujours pour l'éditeur Gabrielli : P. SCQUIZZATO (sous 
la direction de), La goccia che fa traboccare il vaso. La preghiera nella grande 
prova, 2020 ; P. ZAMBALDI, Conversando con Baruch. Spinoza, un fi-losofo « 
oltre le religioni », préface de P. Gamberini, 2022 ; P. GAM-BERINI, Deus 
duepuntozero. Ripensare la fede nel post-teismo, préface de R. Battocchio, 2022 
; B. MORI, Per un cristianesimo senza religione. Retrouver la « Voie » de 
Jésus de Nazareth, 2022 ; J. ARREGI, M. BUSSO, M.J. RESS, J.M. VIGIL, Quel 
Dieu, quel christianisme. La métamorphose de la foi au XXIe siècle, sous la 
direction de C. FANTI, préface de
P. Scquizzato, 2022 ; P. SCQUIZZATO (sous la direction de), Del male, di Dio e 
del nostro amore. Ventuno dialoghi e un saggio, 2023. Le volume Quale 
Dio, quale cristianesimo rassemble les interventions de la1èrerencontre 
internationale sur le nouveau paradigme post-théiste, organisée par 
Gabrielli le 2 avril 2022 en collaboration avec Adista. Le ton du discours est 
significatif, comme l'écrit C. FANTI, repris dans le lancement du volume : « 
Face au choix entre un changement radical – à travers une déconstruction 
indispensable de l'existant – et le maintien des positions traditionnelles, seule 
la première alternative semble capable d'assurer l'avenir » (Introduction, 
11). En accord avec les thèses fondamentales du post-théisme, F. BARBERO 
(cf. dans par-

En particulier son Confessione di fede di un eretico (Confession de foi d'un 
hérétique), Edizioni Mille, Pinero-lo 2017) et F. BATTISTUTTA (cf. en 
particulier son Misticopolitica. Orizzonti della spiritualità post-religiosa 
(Mystique politique. Horizons de la spiritualité post-religieuse), Effigi, 
Arcidosso 2022).

3  R. KEARNEY, Anatheism. Returning to God After God, Columbia 
University Press, New York 2010 ; trad. it. Anatheismo. Tornare a Dio dopo 
Dio, trad. it. par M. ZURLO, introduction de G. VATTIMO, Fazi, Rome 2012.

4  Cf. J.M. VIGIL, « Ricentrando il ruolo futuro della religione: 
umanizzare l’Umanità », dans SPONG, VIGIL, LENAERS, VIGIL, Oltre le 
religioni, 159.

5  Les interventions et les débats qui ont suivi, rassemblés dans la revue 
Voices of the Third World, 2012, n° 1, dossier intitulé Towards a Post-Reli-
gional Paradigm?, ont été traduits et publiés en italien sous forme d'extraits 
dans la revue Adista, 2012, n° 16 (Suppl. n° 1 au n° 6134), 3-7, sous la 
direction de C. FANTI.

6  Il ne me semble pas déplacé de percevoir, dans cette évaluation, 
l'écho du jugement de KARL MARX tel qu'il l'exprime dans l'Introduction à la 
Critique de la philosophie du droit de Hegel et qu'il résume dans la célèbre 
expression lapidaire : « La religion est l'opium du peuple ».

7  Les essais qui y figurent avaient déjà été partiellement publiés en 
italien dans la revue Adista, 2015, n° 29, 31, 33, dans la rubrique Docu-menti. 
Cette revue a ensuite accueilli et favorisé un large débat sur le sujet, 
relançant et soutenant la théologie post-théiste et accentuant la ligne 
éditoriale habituelle très critique à l'égard du christianisme catholique dit 
« institutionnel », avec ses dogmes, ses rites, ses normes éthiques et sa 
hiérarchie, comme on le répète souvent.

8  Cf. ZAMBALDI, Conversando con Baruch.
9  Cf. J.S. SPONG, « Les 12 thèses. Appel à une nouvelle réforme », dans

SPONG, VIGIL, LENAERS, VIGIL, Au-delà des religions, 69-120.
10  De nombreux ouvrages de Spong ont désormais été traduits en 

italien. Cf. Un cri-stianesimo nuovo per un mondo nuovo. Perché muore la fede 
tradizionale e come ne nasce una nuova (Un nouveau christianisme pour un 
monde nouveau. Pourquoi la foi traditionnelle meurt et comment une nouvelle 
naît), sous la direction de F. Sudati, Massari, Bolsena (VT) 2010 ; La nascita di 
Gesù tra mito e ipotesi (La naissance de Jésus entre mythe et hypothèse), sous la 
direction de F. Sudati, Massari, Bolsena (VT) 2017 ; Letteralismo biblico: eresia 
dei Gentili. Viaggio in un cristianesimo nuovo per la porta del Vangelo di Matteo 
(Voyage dans un christianisme nouveau par la porte de l'Évangile de Matthieu), 
sous la direction de F. Sudati, Massari, Bolsena (VT) 2018 ; Perché il 
cristianesimo deve cambiare o morire. Riforma della fede e prassi della Chiesa 
(Pourquoi le christianisme doit changer ou mourir. Réforme de la foi et de la 
pratique de l'Église), Il Pozzo di Giacobbe, Trapani 2019 ; Incredibile. Perché il 
credo delle Chiese cristiane non con-

I L R E G N O - A T T U A L I T À 1 0 / 2 0 2 4 330

Ét
ud

e 
du

 m
oi

s



Est-il vraiment souhaitable et prévisible, pour l'avenir du 
christianisme, d'emprunter la voie de la mystique unitive-
fusionnelle, dans laquelle le moi humain disparaît en tant que 
tel, plutôt que celle de la mystique unitive-relationnelle, dans 
laquelle le moi se tient face à Dieu comme un toi dans une 
relation libre et dialogique ?

Sur le projet de démystification
Théologiquement discutable, chez les post-théistes radicaux, 

est le projet de démystification comme élimination du mythe qui 
caractériserait tous les récits bibliques qui sont à la base de la 
dogmatique chrétienne. Ce projet démystificateur, en effet, ne 
tient pas compte du projet alternatif d'interprétation du mythe, 
selon la réévaluation qui en a été faite dans la philosophie et la 
théologie contemporaines. Selon cette réévaluation, le « mythe 
» ne doit pas être démystifié mais interprété, afin d'en saisir la 
vérité humaine et religieuse qu'il contient.

Les post-théistes radicaux considèrent encore le mythe 
(en tant que récit religieux symbolique) comme une simple 
construction humaine visant à donner un sens à ce dont on ne 
connaissait pas scientifiquement la cause, comme le soutenait 
au XIXe siècle Auguste Comte, fondateur du positivisme. Et 
ils ne le voient pas comme l'expression ou la révélation39

de vérités transcendantes qui ne peuvent être exprimées qu'en 
termes symboliques, analogiques, métaphoriques40.   Ils 
estiment donc que le « mythe chrétien » peut, voire doit 
aujourd'hui, à l'ère de la connaissance scientifique, être 
totalement abandonné ; de même, par conséquent, toute la 
dogmatique chrétienne traditionnelle qui s'appuie sur lui 
devrait être abandonnée.

Sur l'intention de ne conserver que l'essence du 
christianisme
Le projet théologique « reconstructif » qui en découle, 

consistant à ne conserver et à valoriser que l'essence du 
christianisme, à identifier dans l'expérience originelle de Jésus 
faite par les premiers disciples, telle qu'elle est scientifiquement 
accessible par la méthode historico-critique actuelle, pose 
également problème. En résumé, il s'agirait d'une expérience de 
Dieu comme Amour absolu auquel se conformer en vue d'une 
humanisation accomplie.

Toute la réflexion théologique ultérieure, telle qu'elle est 
déjà présente dans le Nouveau Testament puis dans 
l'élaboration ecclésiale sanctionnée par les conciles œcuméniques, 
ne serait qu'un simple revêtement mythique, de création humaine, 
dont on peut non seulement se débarrasser, mais dont on doit se 
débarrasser pour rendre aujourd'hui cre-

vince più, sous la direction de F. SUDATI, Mimesis, Udine-Milan 2020 ; I peccati 
della Bibbia, sous la direction de P. CASCIOLA, Massari, Bolsena 2021.

11  Cité dans F. SUDATI, « Un credente in esilio », dans SPONG, VIGIL, 
LENAERS, VIGIL, Oltre le religioni, 58.

12  De nombreux ouvrages de Lenaers ont désormais été traduits en 
italien. Cf. Il sogno di Nabucodonosor. Fine della chiesa cattolica medioeva-
le, sous la direction de F. Sudati, Feltrinelli, Milan 2005 ; Benché Dio non 
stia nell’alto dei cieli. Un seguito a Il sogno di Nabucodonosor, sous la 
direction de
F. Sudati, Massari, Bolsena (VT) 2012 ; Jésus de Nazareth. Un homme 
comme nous ?, sous la direction de F. SUDATI, Gabrielli, San Pietro in 
Cariano (VR) 2017 ; Chrétiens au XXIe siècle ? Une relecture radicale du 
Credo, Il Pozzo di Giacobbe, Trapani 2018 ; Athées par respect pour Dieu. 
Vivre la foi après les décombres de la religion, Il Pozzo di Giacobbe, 
Trapani 2023.

13  R. LENAERS, « Le christianisme et la modernité sont-ils compatibles ? 
», dans SPONG, VIGIL, LENAERS, VIGIL, Au-delà des religions, 135.

14  VIGIL, « Recentrer le rôle futur de la religion », dans SPONG, VIGIL, 
LENAERS, VIGIL, Au-delà des religions, 188.

15  J.M. VIGIL, « Il ne s'agit plus de croire. Actualiser l'épistémologie : le 
plus grand défi de la religion », dans VIGIL, MOLINEAUX, RESS, SUDATI, 
VILLAMAYOR, FOX, Une spiritualité au-delà du mythe, 56. Dans J.M. VIGIL, 
« Pâques cosmique. Célébration du nouvel univers », dans ARREGI, BOFF, 
GEBARA, GONZALO, O’MURCHU, VIGIL, Le Cosmos
Comme révélation, à la note 198, à propos du sens du terme « histoire » utilisé 
pour la nouvelle histoire sacrée du Cosmos, on observe qu'il ne s'agit pas 
d'histoire au sens fort du terme, d'histoire humaine. Les êtres humains y sont 
inclus (dans sa conclusion), mais ils n'en sont pas les protagonistes, et cette 
histoire n'est pas vraiment humaine. Pour la « nouvelle histoire », on cite, 
entre autres, T. BERRY, The New Story, American Teilhard Association for The 
Future of Man, Anima Books, Chambersburg 1977 et aussi T. BERRY, B. 
SWIMME, The Universe Story, Bell Tower, New York 1999. Comme exemple de 
la diffusion de cette « nouvelle histoire sacrée » parmi les post-théistes, cf. MORI, 
Per un cristianesimo senza religione, 128-142.

16  VIGIL, « Pasqua cosmica », dans ARREGI, BOFF, GEBARA, GONZA-
LO, O’MURCHU, VIGIL, Il Cosmo come rivelazione, 202.

17  J.M. VIGIL, « Éloge de la spiritualité oikocentrique », dans AR-
REGI, BOFF, GEBARA, GONZALO, O’MURCHU, VIGIL, Il Cosmo co-
révélation, 128.

18  J. ARREGI, « Le credo face à la science. Notes pour une théologie 
crédible », dans ARREGI, BOFF, GEBARA, GONZALO, O’MURCHU,
VIGIL, Le Cosmos comme révélation, 65.

19  L. BOFF, « Le Dieu qui surgit dans le processus de la cosmogénèse », dans
ARREGI, BOFF, GEBARA, GONZALO, O’MURCHU, VIGIL, Il Cosmo co-
révélation, 99-118.

20  Cf. à ce sujet G. FERRETTI, Ontologia e teologia in Kant,
Rosenberg & Sellier, Turin 2 2023.

21  Pour la reprise de cette spiritualité écologique, largement présente 
dans le post-théisme ou chez ses sympathisants, outre le déjà cité
J.M. Vigil, avec sa « spiritualité écocentrée », cf. par exemple B.
MORI, Pour un christianisme sans religion, 162-164, avec référence à
L. Boff ; et surtout certaines représentantes de la théologie écoféministe 
comme I. GEBARA, « Une contribution de l'écoféminisme théologique à 
une meilleure cohabitation planétaire », dans ARREGI, BOFF, GEBARA, 
GONZALO, O'MURCHU, VIGIL, Le Cosmos comme révélation, 137-162 et
M.J. RESS, « Il grido dell’ecofemminismo. Ricordiamoci chi siamo: figlie e 
figli della Madre Terra », dans ARREGI, BUSSO, RESS, VIGIL, Quale Dio, 
quale cristianesimo, 93-109.

22  Le lien entre la physique moderne et la spiritualité mystique 
orientale est souligné, par exemple, par Arregi, déjà cité, et surtout par D. 
O'MURCHU, « Orizzonti dello Spirito nel XXI secolo » (Horizons de l'esprit 
au XXIe siècle), dans ARREGI, BOFF, GEBARA, GONZALO, O'MURCHU, VIGIL, Il 
Cosmo
come rivelazione, 163-191, qui fait référence à l'ouvrage désormais 
classique de F. CAPRA, Il Tao della fisica, Adelphi, Milan 1982 (original 
allemand de 1975).

23  Une première discussion sur le livre de GAMBERINI, Deus 
duepuntoze-ro, a été publiée dans Rassegna di teologia 62(2022) 3 avec un 
essai de M. Nardello et une réponse de Gamberini, ainsi qu'un résumé des 
interventions de F. Bottaro, R. Battocchio, A. Corallo, P. Beltrame et 
Gamberini lui-même, qui ont été prononcées lors de la présentation du 
volume à l'Auditorium del Gesù à Rome le 20 juin 2022. Une synthèse 
des thèses centrales de l'ouvrage a également été donnée par l'auteur dans 
P. GAMBERINI, « Monismo relativo. Comprensione panentei-stica di Dio e 
concezione trinitaria », dans Filosofia e teologia 36(2022) 3, 389-404, ainsi 
que dans d'autres essais tels que ID., « Verso un'altra forma di 
cristianesimo », dans ARREGI, BUSSO, RESS, VIGIL, Quale Dio, quale 
cristianesimo, 135-143.

I L R E G N O - ACTUALITÉS 10/2024 331



dible la foi chrétienne et lui assurer ainsi un avenir au service de 
l'humanité.

On ne tient pas compte du fait que cette réflexion 
théologique ait pu être, comme le soutient la théologie 
contemporaine la plus avertie, une compréhension progressive de 
la vérité/du mystère du Christ, nécessairement exprimée et 
communiquée dans les termes de la culture de l'époque. Il en 
résulte, chez les post-théistes, un bouleversement de la 
théologie chrétienne qui a toujours considéré le Nouveau 
Testament et la tradition ecclésiale qui a suivi comme des 
points de référence essentiels, tout en se sentant engagée dans 
la réinterprétation continue de ses contenus de vérité dans les 
termes (concepts, images, langages...) propres à la culture en 
évolution.

Sur le peu d'attention accordée à la portée 
analogique ou symbolique
du langage théologique
Un dernier point important qui pose problème est le peu 

d'attention accordée, dans le discours des post-théistes, à la porte 
toujours et uniquement analogique ou symbolique du langage 
théologique, étant donné que nous ne pouvons pas parler 
autrement du mystère de Dieu. Une attention bien présente 
dans toute la tradition

théologique et mystique chrétienne, tant en ce qui concerne le 
langage biblique que celui de l'élaboration théologique 
ultérieure.

Si l'on oublie cette portée, ainsi que la question plus récente 
des genres littéraires dans lesquels s'exprime le langage 
biblique, on finit inévitablement par réduire le langage 
biblique-théologique à un simple « anthropomorphisme » 
(comme le font par exemple les post-théistes à l'encontre des 
théistes lorsqu'ils parlent de Dieu comme d'une personne) ou 
même à un « cosmomorphisme » (comme pourraient le faire 
les théistes lorsque les post-théistes parlent de Dieu comme 
d'une énergie ou d'un vide cosmique).

Le langage théologique, conscient du « mystère de Dieu 
», n'a pas et ne peut avoir la prétention de définir le divin ou 
de l'épuiser dans ses propres formulations. Mais à travers 
l'utilisation d'analogies, de symboles, de métaphores, de récits 
mythico-symboliques, il entend répondre à la révélation de 
Dieu qui a été expérimentée en essayant d'indiquer la 
direction à suivre et en détournant l'attention d'autres 
directions erronées.

Par exemple, en orientant vers l'amour et non vers la haine, 
vers le pardon et non vers la vengeance, vers la liberté et la 
connaissance et non vers la nécessité et l'aveuglement.

24  Cf., par exemple, les citations de 1 Co 15,28 (GAMBERINI, Deus 
duepuntozero, 24) : « Dieu est tout en toutes choses » (en réalité, le texte dit 
qu'il le sera à la fin) ; d'Ac 17,28, Paul à l'Aréopage : « Dieu est celui en qui 

nous vivons, nous nous mouvons et nous avons notre être » (comme cela 
est traduit ici, 48) ; de Jn 10,30 : « Moi et le Père, nous sommes un » etc. 25  

Pour le panenthéisme, on se réfère surtout au théologien K. MÜLLER, dont 
on cite, entre autres, le plus récent Gott jenseits von Gott. Plädoyer für 

einen kritischen Panentheismus, Aschendorff, Münster.
2021.

26  GAMBERINI, « Vers une autre forme de christianisme », dans ARRE-
GI, BUSSO, RESS, VIGIL, Quale Dio, quale cristianesimo, 139.

27  La définition thomiste de Dieu comme « ipsum esse per se 
subsistens » a été critiquée parce qu'elle renverrait à une vision univoque 
et unitaire de l'être, d'origine néoplatonicienne, déjà contestée par 
Aristote, et qui serait incompatible avec l'idée de la création d'êtres distincts 
de Dieu (cf. la critique d'E. Berti à ce sujet ; par exemple
E. BERTI, « Aristotelismo e neoplatonismo nella dottrina tomista di Dio 
come “Esse ipsum” », dans ID., Studi aristotelici, Japadre, L’Aquila 1975, et 
plusieurs fois par la suite). Mais à mon avis, Thomas a été défendu à 
juste titre contre cette critique, car il a une conception analogique très 
claire de l'être qui lui permet de maintenir la distinction entre l'être de Dieu 
et celui des créatures. Berti lui-même finirait par l'admettre, notamment en 
référence aux considérations de chercheurs thomistes tels que S.L. BROCK, « 
L'ipsum esse est-il du platonisme ? », dans ID. (sous la direction de), 
Tommaso d'Aquino e l'oggetto della metafisica, Armando, Rome 2004. 
Cf., à ce sujet, V. POSSENTI, « Il dibattito sull'auto on (esse ipsum) e la 
terza navigazione », dans F. TOTARO (sous la direction de), Enrico Berti. Una 
preziosa eredità, fascicule monographique de Humanitas 78(2023) 1, 60-68, 
où l’on trouve, entre autres, cette citation claire tirée du De potentia, q. 7, 
a. 2, ad 4m : « Esse divinum, quod est eius substantia, non est esse 
commune, sed est esse distinctum a quolibet alio esse. Unde per ipsum suum 
esse Deus differt a quolibet alio esse ». Quant au fait que les créatures 
inhérent à l'essence de Dieu dans la mesure où elles sont depuis toujours 
en Dieu, Thomas distingue bien deux modes d'être en Dieu : dans la mesure 
où il les conserve dans leur propre être et dans la mesure où Dieu les 
connaît, c'est-à-dire comme ses idées. Dans le premier cas, les créatures 
sont distinctes du Créateur et n'inhérent pas à son essence ; dans le 
second cas, dans la mesure où elles sont dans la puissance créatrice et 
dans les idées

divines, elles sont en Dieu comme son essence même. Cf. De potentia, q. 3. 
a.16, ad 24m : « Ad vicesimumquartum dicendum, quod creatura dici-tur esse 
in Deo dupliciter. D'une part, comme dans la cause gouvernante et 
conservatrice de la créature ; et ainsi, on présuppose que la créature est distincte 
du créateur en ce qu'elle est dite être de Dieu. En effet, on ne comprend pas que 
la créature soit conservée dans l'être si ce n'est en ce qu'elle possède déjà 
l'être dans sa propre nature, en ce que l'être de la créature est distingué 
de Dieu. Unde creatura hoc modo in Deo existens non est creatrix essentia. Alio 
modo dicitur creatura esse in Deo sicut in virtute causae agentis, vel sicut in 
cognoscente ; et sic creatura in Deo est ipsa essentia divina, si-cut dicitur 
Ioannis I, 3 : quod factum est in ipso vita erat ». Dans le même ordre d'idées, 
en termes modernes, P. SEQUERI s'exprime ainsi dans Il grembo di Dio, 
Città Nuova, Rome 2023, 58 : « L'acte créateur n'est rien d'autre que la 
qualité créatrice de Dieu, et pourtant il se distingue de son « 
autosuffisance », précisément en tant que position d'un « ajout » qui ne 
peut être pensé que par rapport à l'extériorité effective de la différence 
mondaine (sans toutefois coïncider avec elle) ». En ce qui concerne le 
concept d'« ajout » évoqué ici, la note fait référence à E. GUGLIELMINETTI, 
La commozione del bene. Una teoria dell'aggiungere, Jaca Book, Milan 
2011.

28À cet égard, on peut observer que dans la position théiste classique, 
comme celle de Thomas d'Aquin, il n'y a certainement pas de « avant » et 
« après » en Dieu. Mais cela ne signifie pas que son action soit nécessaire. 
Même un acte éternel peut être un acte libre. La décision de créer est en 
Dieu un acte libre éternel, mais ses effets se manifestent dans le temps, 
comme nous le constatons. À moins de penser, avec Emanuele Severino, 
que toute l'évolution du monde est également un ensemble d'éternels. 
Thomas affirme avec précision que même si la création est ab aeterno, elle 
n'est pas nécessaire : cf., par exemple, SThI, q. 19, a.3, ad 1m : « Ad 
primum ergo dicendum quod ex hoc quod Deus ab aeterno vult aliquid, non 
sequitur quod necesse est eum illud velle ».

29  En reprenant, pour ce langage, une citation de LE-
NAERS, Cristiani nel XXI secolo ?, 50.

30 Cette « désambiguïsation » a très bien été mise en évidence par
P. SEQUERI, Il Dio affidabile. Saggio di teologia fondamentale, Queri-niana, 
Brescia 1996.

31  Le terme « séparé » présent dans le lexique biblique (comme qadosh, 
saint, c'est-à-dire séparé de toute autre réalité), si d'un côté il reconnaît...

I L R E G N O - ACTUALITÉS 10/2024 332

Ét
ud

e 
du

 m
oi

s



etc. Sachant bien que Dieu ne possède pas tous ces attributs 
selon les modes et les limites humains connus, mais d'une 
manière éminente, incomparable et incompréhensible pour 
nous.

Ainsi, par exemple, dans le cas emblématique de la 
personnalité de Dieu, contestée par la plupart des post-théistes 
du « théisme personnaliste », il faut rappeler que le théisme 
traditionnel, en l'attribuant à Dieu de manière analogique, ne 
réduisait pas Dieu à une simple entité parmi d'autres, même si 
elle était parfaite, ni ne lui attribuait la personnalité avec 
toutes les limitations et le mode de fonctionnement de 
l'intelligence et de la liberté humaines. Mais il entendait lui 
attribuer de manière analogique et éminente la perfection 
humaine maximale, celle qui est à la racine de la liberté et de 
la relation dialogique, possible uniquement entre des personnes 
(entre un moi et un toi, disait Martin Buber) et non entre des 
êtres impersonnels ou entre des personnes et des êtres 
impersonnels (entre un moi et un es, dans la terminologie de 
Buber).

Thomas d'Aquin, grand représentant du théisme classique 
personnaliste, en était bien conscient lorsqu'il répondait aux 
objections qui, déjà à l'époque, étaient formulées contre 
l'attribution à Dieu du « nom » de « personne » : « Respondeo 
dicendum quod persona significat id quod est perfectissimum in 
tota natura. Unde, cum omne illud quod est per-

fectionis, Deo sit attribuendum, eo quod eius essentia con-tinet in se 
omnem perfectionem ; conveniens est ut hoc no-mem persona de 
Deo dicatur. Non tamen eodem modo quod dicitur de creaturis, 
sed excellentiori modo ; sicut et alia nomina quae, creaturis a 
nobis imposita, Deo attri-buuntur » (STh I, q. 29, a. 3).

Nous sommes conscients d'avoir à peine effleuré la complexité 
des problèmes philosophiques et théologiques que soulève le post-
théisme, tant sur le plan de la méthode que du contenu. Nous 
avons toutefois tenté d'en identifier les plus importants, avec 
les réserves critiques que les positions post-théistes ont 
suscitées chez nous.

Nous sommes également convaincus de la nécessité d'une 
réflexion, ou plutôt d'une réinterprétation de la foi chrétienne dans 
le contexte moderne et postmoderne actuel.

Il nous semble toutefois que la voie empruntée par les 
post-théistes, même avec les meilleures intentions, risque de 
bouleverser les fondements mêmes de la vérité chrétienne 
qu'ils entendent relancer : transcendance et personnalité de 
Dieu, création, révélation, incarnation, rédemption, 
résurrection, Trinité, eschatologie... Notamment en raison des 
limites de l'approche philosophico-théologique que nous 
avons indiquée.

Giovanni Ferretti *

Il rejette l'altérité et la transcendance insondables, mais d'un autre côté, il 
atteste de sa proximité aimante, propre à celui qui se fait connaître et 
reconnaître en s'offrant à l'autre-que-soi dans une relation libre et gratuite, 
fidèle et miséricordieuse.

32Cf. E. KANT, Critique de la raison pure, dans la section de la 
Dialectique transcendantale intitulée « Critique de toute théologie fondée 
sur les principes spéculatifs de la raison » (trad. it. par G. Colli, Einau-di, 
Turin 1957, 649s). Mais aussi, par exemple, dans Leçons de philosophie de la 
religion, trad. it. par C. Esposito, Bibliopolis, Naples 1988, 110-112).

33Cf. encore Thomas, qui dans STh I, q. 8 (De existentia dei in re-bus) 
soutient que Dieu est « intimement » présent en toute chose (a. 1) et qu'il est 
partout « secundum se totum » (a. 4). Cela ne signifie pas qu'il est contenu en 
elles comme c'est le cas entre les corps. Les réalités spirituelles, en effet, 
observe Thomas, contiennent ce dans quoi elles sont, comme l'âme 
contient le corps. On peut donc dire, par une certaine analogie, que « 
Deus est in rebus sicut continens res » (a. 1, ad 2m). Mais cela n'a rien à 
voir avec le panentéisme selon lequel le monde est interne et essentiel à 
Dieu et, par conséquent, Dieu devient dans l'univers.

34Parmi les nombreux exemples que l'on pourrait citer pour illustrer 
cette tradition théiste chrétienne constante d'une corrélation intime entre 
transcendance et immanence qui caractérise Dieu, je me limiterai à citer 
Paul : « Un seul Dieu et Père de tous, qui est au-dessus de tous, agit à 
travers tous et est présent en tous » (Ep 4, 6) ; Augustin, pour qui Dieu est
« intimior intimo meo et superior summo meo » (Conf. 3, 6, 11) ; Pascal qui dit : 
« Le bonheur n'est ni à l'intérieur ni à l'extérieur de nous ; il est en Dieu, à 
la fois à l'extérieur et à l'intérieur de nous » (Pensées, Paoline, Cinisello 
Balsamo [MI] 1987, n. 465).

35Cf. la « rétractation » de KARL BARTH dans sa célèbre conférence 
L'humanité de Dieu, de 1956, dans laquelle il soutient que la « divinité » de 
Dieu, c'est-à-dire sa transcendance absolue en tant que totaliter aliter 
(totalement autre), inclut son « humanité », c'est-à-dire sa liberté, mise en 
œuvre, non seulement pour créer l'autre à partir de lui-même, mais aussi 
pour assumer la nature humaine, pour devenir le partenaire de l'homme 
en Jésus de Nazareth (cf. K. BARTH, L'humanité de Dieu, trad. it. par S. 
MERLO, Claudiana, Turin 2 2021).

36  Le théologien espagnol A. TORRES QUEIRUGA le soutient avec une 
conviction particulière, par exemple dans son ouvrage Au-delà du 
christianisme pré-

moderno, Elledici, Leumann (TO) 2013 (original espagnol de 2000), sans 
remettre en cause la transcendance de Dieu, la création par amour et donc par 
liberté, ni l'originalité de l'incarnation de Dieu en Jésus de Nazareth.

37  Il y aurait beaucoup à dire sur la manière dont les post-théistes 
racontent la naissance du « théisme » par opposition à la religiosité 
naturaliste et matriarcale supposée qui l'aurait précédé. Le théisme serait-il 
vraiment né historiquement lors du passage du paléolithique nomade au 
néolithique sédentaire et agricole ? L'invasion de la civilisation kurgane, avec 
ses dieux masculins et guerriers, aurait-elle vraiment été déterminante ? Et 
surtout, d'un point de vue théorique, le fait que le théisme soit apparu à un 
moment donné de l'histoire humaine serait-il en soi, comme ils le déduisent, 
une pure invention humaine ? Ne pourrait-il pas être, comme le pensent les 
théistes, le fruit d'une plus grande intelligence et/ou d'une révélation de la 
vérité divine ?

38  Pour une analyse philosophico-théologique approfondie de la 
catégorie d'« alliance », élevée au rang de principe métaphysique en tant que 
relation dans la différence et la liberté, cf. P. CAPELLE-DUMONT, Le principe 
alliance. Tome 1. Phénoménologie de l'alliance, Hermann, Paris 2021.

39  Sur le concept de révélation, que la théologie chrétienne ne conçoit 
plus depuis longtemps comme la communication miraculeuse de 
propositions à croire aveuglément – comme le pensent généralement les post-
théistes pour le critiquer –, mais comme un événement d'ouverture à la vérité qui 
vient de Dieu et que l'homme accueille dans la foi en le traduisant dans son 
propre langage analogique-symbolique, cf. les textes éclairants de A. TORRES 
QUEIRUGA, La rive-lazione di Dio nella realizzazione dell’uomo, Borla, Rome 1991 
(qui en souligne le caractère de « maïeutique historique ») et de J.-L. MARION, Da 
al-trove, la rivelazione. Contributo a una storia critica e a un concetto feno-
menico di rivelazione, Inschibboleth, Rome 2022 (qui souligne sa nature de 
phénomène irréductible au plan immanent de la subjectivité humaine).

40  Concernant la portée révélatrice du récit mythico-symbolique, les 
observations de L. PAREYSON, « Filosofia ed esperienza religiosa », dans 
Annuario filosofico 1(1985), 19-27, sont très pertinentes ; désormais dans ID., 
Ontologia della libertà, Einaudi, Turin 1995, 104-106.

* Cette étude de Don Giovanni Ferretti sera également publiée dans la 
revue trimestrielle Filosofia e teologia, dans le troisième et dernier numéro de 
2024.

I L R E G N O - ACTUALITÉS 10/2024 333


