IL REGNO - ATTUALITA 10/2024

® JoshuaEarle

studio del mese

Post-cristianesimi

L.a sfida

del post-teismo

Forme del cristianesimo dopo il cristianesimo.

O, ancora, un cristianesimo post-cristiano.
Un’interpretazione del cristianesimo in chiave
tendenzialmente etica, il divino come dimensione
profonda, se non esclusiva, dell’umano. Le
diverse opzioni del post-teismo, oramai diffuse
anche in Italia, ci vengono presentate dal filosofo
e teologo Giovanni Ferretti con una disamina
precisa, attenta a cogliere le differenze tra loro e
gli aspetti comuni. Pur di fronte alla necessita di
una profonda reinterpretazione del cristianesimo
nell’attuale contesto storico, segnato dai
cambiamenti indotti dalla modernita e dalla
postmodernita, ’orizzonte descritto dai post-
teismi appare come fortemente problematico.

Il rischio — conclude Ferretti — ¢ quello di

privare il cristianesimo dei suoi tratti salienti,

di stravolgere i nuclei centrali della verita
cristiana: trascendenza e personalita di Dio,
creazione, rivelazione e incarnazione, escatologia
e risurrezione. Una sfida incombente a fronte

del crollo culturale nella Chiesa cattolica e nel
vissuto cristiano.

321



1 post-teismo in Italia ¢ sorto soprattutto come un
«fenomeno d’importazione», tramite una serie
di traduzioni di testi di autori stranieri dei quali i
curatori mostrano di condividere le tesi. Tra que-
sti ultimi, si segnalano il presbitero cattolico Fer-
dinando Sudati e la redattrice di Adista Claudia
Fanti; tra gli editori, Massari (Bolsena, V'T), so-
prattutto perilibri di John Shelby Spong, e Gabrielli (San
Pietro in Cariano,VR), soprattutto per I'edizione dei 4
volumi della collana «Oltre le religioni», dichiaratamente
post-teisti, in cul sono presenti 1 principali esponenti del
post-teismo cristiano internazionale.'

L'editore Gabrielli ha inoltre pubblicato 1 primi libri o
raccolte di saggi di autori italiani aderenti o simpatizzanti
con il movimento, come Paolo Scquizzato, Gilberto
Squizzato, Paolo Zambaldi, Paolo Gamberini, Bruno
Mori, Franco Barbero, Federico Battistutta e altri.?

Tra le prime caratteristiche del fenomeno rileverei
quella di essere «un vero e proprio movimento», non solo
la posizione di un autore, come nel caso dell’«ana-teismo»
di Richard Kearney;* e un movimento teologico-pastora-
le diffusosi in «ambito cattolico»; il che ¢ una novita rile-
vante, anche se s’ispira ampiamente ad autori protestanti,
come appunto il vescovo episcopaliano emerito John
Shelby Spong, e con questi agli autori della teologia radi-
cale della morte di Dio e, prima ancora, alla demitizzazio-
ne quale proposta da Rudolf Bultmann, al cristianesimo
non religioso di Dietrich Bonhoeffer o addirittura a un fi-
losofo come Baruch Spinoza.

E per l’aspetto costruttivo, a pensatori della tradizione
mistica, in particolare Meister Eckhart, e a uno scienziato
e teologo cattolico come Teilhard de Chardin.

Di questo movimento cattolico ¢ stata individuata an-
che la data di nascita, quale indicata dal teologo José
Maria Vigil nel primo volume, Oltre le religioni, della col-
lana omonima.* Essa risalirebbe a una proposta della
Commissione teologica internazionale dell’Associazione
ecumenica deli teologi e teologhe del terzo mondo (EAT-
WOT) lanciata sotto il titolo di «paradigma post-religio-
nale». Proposta discussa per la prima volta nel IV Simpo-
sio internazionale di teologia e scienze della religione, in-
titolato «Religione e cultura: memorie e prospettive» ¢
organizzato dalla Pontificia universita cattolica di Minas
Gerais a Belo Horizonte dal 12 al 14 settembre 2011.°

In America Latina la proposta sarebbe poi stata di-
scussa ¢ assunta come materiale di studio da innumerevoli
gruppi di base quale «nuova necessaria fase della teologia
della liberazione». Per un’autentica liberazione sociale
d’ispirazione cristiana sarebbe infatti indispensabile libe-
rare il popolo dalla religiosita mitica che ancora pervade
la religiosita cattolica e in genere quella delle religioni; re-
ligiosita che si affida passivamente a interventi straordina-
r1 di un Dio inteso come signore onnipotente, separato dal
mondo e che puo intervenirvi ad arbitrio sollecitato da
preghiere e atti di culto. Credenza mitica che impedireb-

IL REGNO - ATTUALITA 10/2024

be un attivo impegno nel processo di liberazione imma-
nente alla storia.’

Qualche anno dopo, per iniziativa di José Maria Vigil,
la proposta fu ripresa coinvolgendo persone di diversi
continenti che vi si mostravano in sintonia o avevano fatto
da parte loro proposte teologiche analoghe, come in parti-
colare John Shelby Spong (con la sua rilettura post-teista
del cristianesimo) e Roger Lenaers (con il suo impegno a
una rilettura del cristianesimo in termini non religiosi).

Lesito del confronto fra questi autori ¢ stato pubblicato
dalla rivista Horizonte 13(2015) 37, nel «Dossié: Paradigma
Pés-Religional». Da esso sono tratti i capitoli del libro degli
autori J.S. Spong, M.L. Vigil, R. Lenaers, .M. Vigil, Oltrele
religioni, sopra citato come primo volume della collana
«Oltre le religioni» pubblicata dall’editore Gabrielli.”

CARATTERISTICHE TEORETICHE
GENERALI

Data la natura magmatica del movimento, non c’¢
da stupirsi che vi siano posizioni e sensibilita teologiche
differenti, sia nella definizione del teismo che si vuole
abbandonare, sia nelle alternative che al teismo si inten-
dono proporre, con la relativa reinterpretazione del cri-
stianesimo in chiave post-teista. In prima approssima-
zione mi pare che si possano individuare due forme teo-
riche di post-teismo, una pit mitigata e 'altra piu radi-
cale, che naturalmente include in s¢ anche la prima.

Comune a entrambe ¢ la critica alla concezione di
Dio come ente supremo separato dal mondo, «che vive
nell’alto dei cieli», interviene negli eventi del mon-
do dall’esterno, con azioni soprannaturali o miracolose
oltre le leggi della natura, impone leggi di comporta-
mento etico e religioso, premiando chi le osserva, 1 buo-
ni, e castigando chi non le osserva, 1 cattivi; che € sensibi-
le alle preghiere e ai sacrifici cui risponde elargendo 1
suol favori ecc. Concezione che viene identificata con il
teismo classico e sarebbe alla base della religione come
configuratasi storicamente a partire dal periodo agrario
del Neolitico.

Ur’invenzione umana che avrebbe soppiantato
la religiosita precedente, del Paleolitico, di tipo naturali-
stico e matriarcale, che considerava sacra la natura e le
sue energie vitali e si riteneva in profonda simbiosi con
essa. Tale nuova concezione teista sarebbe stata fat-
ta propria sia da Israele sia dal cristianesimo. Pervade-
rebbe i racconti della Bibbia ebraica come pure quelli
del Nuovo Testamento; e di conseguenza tutta la dog-
matica cristiana.

La forma mitigata di post-teismosembra mantenere la
distinzione Dio-mondo e quindi una certa trascendenza
o alterita di Dio rispetto al mondo, sia pure espressa in
termini di «profondita», «senso ultimo», «dimensione
profonda» o simili, spesso non privi di ambiguita. E in
certa misura sembra anche voler mantenere la persona-

( M.L.Vigil = Maria LOPEZ VIGIL
322 J M.Vigil = José Marfa VIGIL)



lita di Dio, la creazione e ’agire libero di Dio, sia pur
immanente nel corso del mondo.

La forma radicale o estrema di post-teismo sembra in-
vece negare ogni tipo di trascendenza, alterita o distin-
zione di Dio dal mondo, e di conseguenza la sua perso-
nalita e la sua libera azione nei confronti del mondo;
quindi la creazione, la guida provvidenziale del corso del
mondo, fino alla negazione di un eschaton oltre la storia
spazio-temporale.

Come alternativa, essa propone una «religiosita co-
smica», che intende Dio come I'«Energia primordiale»,
venera la «Maesta infinita dell’universo», sta in riverenza
e meraviglia di fronte al «Mistero del mondo». Una forma
di «monismo cosmico» che si avvicina alla tradizione reli-
giosa orientale, in particolare buddhista, come pure alla
tradizione mistica occidentale alla Meister Eckhart o an-
che alla filosofia di Spinoza, ove Dio ¢ inteso come I'unica,
eterna e necessaria sostanza, né personale né libera.”

Comune alle due posizioni ¢ la convinzione che il
teismo sia definitivamente «morto» nella coscienza
dell’'uomo moderno in seguito ai progressi della scienza,
con la sua nuova visione dell’universo (scoperte astrono-
miche, evoluzione, psicoanalisi, fisica quantistica, relati-
vismo, neuroscienze, nuova cosmologia ecc.) e con la sua
progressiva spiegazione dei fenomeni naturali.

Secondo questa diagnost, sarebbe soprattutto la scien-
za moderna ad aver causato il progressivo distacco
dell'uomo moderno dalla religione in generale e dal cri-
stianesimo in particolare, considerati solidali con il tei-
smo ormai scientificamente insostenibile; e il parallelo
diffondersi dell’ateismo, inteso come la semplice nega-
zione di tale teismo e ad esso quindi speculare (come so-
stenuto dall’anateismo di Kearney).

Con la crisi del teismo si avrebbe di conseguenza la
riduzione a costrutti mitici, semplicemente umani, di
tutti 1 racconti miracolistici dell’Antico e del Nuovo Te-
stamento. Poiché questi sarebbero alla base della dog-
matica cristiana, le affermazioni fondamentali di cui es-
sa consta risulterebbero anch’esse pure invenzioni miti-
che, oggi del tutto incredibili. Tali, ad esempio, la dottri-
na della creazione, della caduta, della redenzione attra-
verso I'incarnazione di Dio in Gesu (del tutto mitico, ov-
viamente, il racconto della concezione verginale di Ma-
ria), il sacrificio della croce, la risurrezione, I’ascensione,
la Trinita ecc.

Da questa diagnosi e dalla convinzione che la fine
della religione teista (considerata mero costrutto storico)
non significhi la fine della spiritualita (invece essenziale
all’essere umano), discende I'intento teologico-pastorale
del movimento: svestire il cristianesimo del suo rivesti-
mento mitico teista per esprimerne ’essenza in termini
post-teisti: unica via per salvaguardarne il futuro in epo-
camoderna e metterne a frutto il nucleo essenziale, con-
siderato capace di offrire anche oggi un importante con-
tributo alla maturazione umana.

IL REGNO - ATTUALITA 10/2024

In questa imponente operazione di «demitizzazio-
ne» ci si ritiene sollecitati e autorizzati sia dai risultati
delle scienze religionistiche, che avrebbero attestato ’ori-
gine storica, e quindi — come si deduce — di semplice in-
venzione umana della religione teista, considerata
un arcaico tentativo di dare un senso ai fenomeni della
natura di cui non si conoscevano le cause effettive; sia
dai risultati delle scienze storico-critiche applicate alla
Bibbia, all’Antico Testamento e anche al Nuovo, che
avrebbero appurato la non storicita di tutti 1 racconti
di eventi miracolistici ivi narrati, e quindi la natura di
costruzioni umane di carattere mitico di tutti gli ele-
menti della dogmatica cristiana. Donde I'impegno a ri-
salire all’esperienza originale di Cristo fatta dai discepo-
li, in cui si troverebbe I'essenza del messaggio cristiano
originario.

In positivo, si va dalla proposta d’individuare quale
esperienza umana tali costruzioni mitiche ormai obsole-
te intendevano trasmettere — una forma d’interpretazio-
ne del senso del mito cristiano in coerenza con la menta-
lita moderna e con esperienza spirituale umana univer-
sale —fino alla proposta di lasciare da parte tutta la cosid-
detta «storia sacra» descritta dai racconti biblici, per at-
tenersi alla «nuova storia sacra» universalmente accessi-
bile, quella del racconto della scienza cosmologica ed
evoluzionistica moderna.

Per la prima posizione, che fa parte della forma miti-
gata di post-teismo cristiano, vorrei segnalare il pensiero
di Spong e di Lenaers; per la seconda, che partecipa
della forma piu radicale, il pensiero di Maria Lopez Vi-
gil. Per poi passare a delineare alcuni esempi di altre
concezioni che pitt 0 meno oscillano fra le due posizioni.
Nel descrivere le varie forme del post-teismo, saranno
messe in luce anche le principali concezioni che caratte-
rizzano il fenomeno e che si ritrovano in misura piu o
meno accentuata nei suoi esponenti.

ALCUNE FORME E CONCEZIONITIPICHE
DEL POST-TEISMO CRISTIANO

Spong e la «<nuova riforma»

Il nucleo del pensiero teologico di John Shelby Spong
(1931-2021, vescovo episcopaliano statunitense), espres-
samente post-teista, ¢ contenuto nelle 12 tesi che egli ha
proposto nel 1998 alla discussione delle Chiese cristiane
come appello a una «nuova riforma». Di esse ha dato
un ampio commento nel saggio «Le 12 tesi. Appello a
una nuova riforma».? Tesi che sono la sintesi del libro,
dello stesso anno, Why Christianity Must Change or Die.
A Bishop Speaks to Believers in Exil (HarperOne, New
York 1998)."

La prima tesi dichiara morto il teismo, nella defi-
nizione che ne da, e il dovere di trovare un modo nuovo
di concepire e parlare di Dio. Tesi determinante per
quelle che seguono riguardanti le concezioni fondamen-

323



tali del cristianesimo tradizionale, dalla cristologia all’e-
scatologia.

«Il teismo come modo di definire Dio ¢ morto. Non
possiamo piu percepire Dio in modo credibile come un
essere dal potere soprannaturale, che vive nell’alto dei
cieli ed ¢ pronto a intervenire periodicamente nella sto-
ria umana, perché si compia la sua volonta. Pertanto,
oggi la maggior parte di cio che si dice su Dio non ha
senso. Dobbiamo trovare un nuovo modo di concettua-
lizzare Dio e di parlarne» («Le 12 tesi», 71).

Donde la crisi della fede cristiana in cui viviamo,
espressa in termini teistici. Ci basti qui ricordare la se-
conda tesi, sulla cristologia: «Dal momento che Dio non
puo essere concepito in termini teistici, non ha senso
cercare d’intendere Gesu come “I'incarnazione di una
divinita teistica”. I concetti tradizionali della cristologia
sono, pertanto, finiti in bancarotta» (i, 81).

Spong, da parte sua, pensa in positivo che il nucleo
del messaggio e della fede cristiana sia da individuare
nell’«esperienza dell’incontro con Dio in Gesu» fatta
dai primi discepoli (cf. 7vi, 84). Mentre I'attribuzione a
Gesu di poteri soprannaturali che gli permetterebbero
di compiere «miracoli», come pure i racconti della na-
scita verginale, dell'incarnazione, della risurrezione, fi-
no alla concezione della Trinita, sarebbero delle costru-
zioni posteriori, con cui si ¢ cercato di esprimere tale
esperienza nei termini del teismo proprio della cultura
religiosa del tempo. Oggi ’esperienza cristiana origina-
ria potrebbe pero essere diversamente espressa in termi-
ni post-teisti. Ad esempio dicendo: «Forse le persone
hanno visto e sperimentato nella sua vita “la fonte della
Vita”, nel suo amore “la fonte dell’Amore” e nel suo es-
sere “il fondamento dell’Essere”. Forse hanno sentito in
lui e da lui la chiamata a vivere in pienezza, ad amare
generosamente € a essere tutto cio che ciascuno poteva
essere» (1vi, 84s).

Concependo il divino e 'umano non piu come due
regni separati ma come «una realta continua», il cammi-
no verso la pienezza e il divino consisterebbe «nel farsi
profondamente e pienamente umani» (¢vs, 85), «nel tra-
scendere la necessita di sopravvivere e nell’essere capaci
di donare se stessi nell’amore per gli altri» (¢vi).

Come si vede, si tratta di un’interpretazione dell’es-
senza del cristianesimo in chiave tendenzialmente etica,
pur senza eliminarne del tutto una qualche misteriosa
fonte trascendente, distinta ma non separata dualistica-
mente dal mondo. Cosi ad esempio egli altrove afferma:
«lo sperimento Dio come “Altro”, come “Trascenden-
za”, come “Profondita” e come il senso ultimo della vita
(...) Il divino ¢ la dimensione profonda dell'umano».!!

Roger Lenaers e il suo cristianesimo

non religioso

Roger Lenaers (1925-2021, presbitero gesuita belga,
poi parroco cattolico nel Tirolo austriaco)' ritiene che il

IL REGNO - ATTUALITA 10/2024

cristianesimo nella sua essenza non sia una religione,
cioé un teismo (religione e teismo sono per lui, e in gene-
re per i post-teisti, la stessa cosa), bensi «la comunita di
coloro che si lasciano guidare dalla fede in Gesu di Na-
zaret, che riconoscono in lui la rivelazione immortale del
Mistero assoluto o, in parole premoderne, riconoscono
Gesu Cristo come I’eterno Figlio di Dio»."?

Di conseguenza, ¢ possibile a suo avviso abbandona-
re tutti gli elementi religiosi di cui tale fede ¢ stata stori-
camente rivestita, come 1 dogmi, le leggi, 1 sacerdoti, 1
sacramenti, 1 libri sacri, 1 templi, 1 voti e le preghiere, e
cercare di conciliarla con la modernita. Il che, a suo av-
viso, ¢ possibile se la nuova immagine post-teista di Dio,
come di quel «qualcosa» di misterioso che «sta dietro
tutte le cose» ed € I’elemento chiave della religiosita, rie-
sce a includere « due elementi classici dell'immagine
cristiana di Dio, quelli di Creatore e di Padre» («Ciristia-
nesimo e modernita sono compatibili?», 136).

Quanto alla creazione, cio ¢ possibile se questa viene
Intesa non come un «produrre» ma come un «esprimere
la propria interiorita nella materia» (¢vz, 135). Il cosmo
sarebbe quindi da intendere come «l’autoespressione di
uno Spirito assoluto che evolve lentamente», senza pit
opposizione tra «Dio» e cosmo, ma «solo distinzione»
(¢v1, 136), indispensabile per non compromettere la no-
stra liberta e la nostra autonomia.

Quanto al termine Padre, esso richiamerebbe 'espe-
rienza che Gesu ha fatto della Realta ultima come amo-
re assoluto nei suoi confronti, quindi non letteralmente
come suo padre, ma per lui come un padre, che lo inco-
raggiava ad amare sempre. E si aggiunge: «Questo amo-
re assoluto non abita in cielo, ma nel cuore di tutto cio
che esiste e porta costantemente tutte le cose a evolvere,
spingendo gli esserl umani a essere piu umani, a essere
pit amore. Questo Qualcosa, pertanto, ¢ un “Tu” asso-
luto, che ci dice “tu”» (zvz, 137).

Per il resto, si richiede una profonda riformulazione
del credo cristiano in termini non piu teistici. Il che impli-
ca «abbandonare il credo formulato a Nicea» (vi, 138),
dichiarare impossibile la risurrezione dei corpi, intende-
re la risurrezione di Cristo e la nostra come la «transizio-
ne finale verso I’Amore assoluto» (¢vi, 142), considerare
la Bibbia come un libro di parole umane, con le quali gli
autori, dotati di capacita mistica, «hanno cercato di
esprimere la propria intensa esperienza del Meraviglioso
trascendente» (ivi, 147) ecc.

In conclusione egli si chiede: «Cosa resta del monu-
mento millenario cattolico, se uno abbandona il Theos e
diventa un fedele “a-teistico”? Non ci sono dubbi: resta
Pessenza. E questa essenza non ¢ la formulazione del
credo, non ¢ un libro con le parole infallibili di Dio, non
sono 1 dieci comandamenti, non ¢ una gerarchia auto-
cratica, non sonoisacramenti e il sacerdozio o la messa e
irituali della liturgia, non ¢ la preghiera di petizione né
Pobbedienza alle regole della Chiesa. E la coscienza del

324



fatto che siamo parte di un cosmo che ¢ 'autoespressio-
ne, in continuo movimento evolutivo, dello Spirito crea-
tivo, che ¢ Amore, insieme al desiderio di lasciarci muo-
vere da questo Amore, seguendo Gesu, che noi cono-
sciamo come qualcuno che ¢ eternamente vivo perché
totalmente pieno d’amore» (v, 156).

Un’interpretazione del cristianesimo, quella di Lena-
ers, in termini, oltre che etici, anche «mistico-cosmici»,
come potremmo sintetizzare.

José Maria Vigil e la storia sacra cosmica

Molto piu radicale ¢ la posizione di José Maria Vigil
(presbitero clarettiano spagnolo, naturalizzato nicara-
guense, coordinatore del’EATWOT ed esponente di
punta del cosiddetto nuovo paradigma post-religionale o
post-teista), sia nella critica a tutta la visione religiosa
cristiana teista, sia nella proposta alternativa. Quanto
all’aspetto decostruttivo, va rilevato il suo carattere «mi-
litante». I vari element teisti del cristianesimo non van-
no abbandonati con discrezione, lasciandoli cadere in
disuso; si tratta «di enunciarli e di combatterli, sia per la
loro natura obsoleta sia, soprattutto, per il loro carattere
nocivor. !t

La proposta alternativa abbandona del tutto ogni ri-
ferimento ai racconti biblici, considerati di natura miti-
ca, per affidarsi all’unica fonte autentica di verita anche
per quanto riguarda il senso della vita e la promozione
della profondita umana, e cioe al racconto della scienza.
Bastino queste due citazioni: la prima di evidente sapore
positivistico comtiano: «Le questioni del significato della
nostra vita, ancestralmente controllate in maniera esclu-
siva dalla religione e piu tardi anche dalla speculazione
filosofica, hanno cambiato sede, venendo oggi esamina-
te nel laboratorio della scienza (...) la quale per la prima
volta risponde anche in maniera ampia e in buona parte
soddisfacente alla domanda su chi siamo e da dove venia-
mo» («Ricentrando il ruolo futuro della religione», 169).

La seconda citazione suppone la conseguente rivolu-
zione epistemologica che si propone per la teologia, ov-
vero la sostituzione del primato delle sacre Scritture co-
me libro della rivelazione di Dio con il primato del libro
della natura, che solo la scienza interpreta correttamen-
te e in maniera universale. Del libro della natura le Scrit-
ture sarebbero infatti un semplice «commento», scritto
dagli uomini elaborando miti con I'aiuto della fantasia
per dare un senso e un orientamento, in epoca prescien-
tifica, alla Realta sconosciuta. Si arriva cosi a dire, a pro-
posito di evoluzione contro creazione: «Le Chiese cri-
stiane (...) non sono in grado di comprendere come il
vero “racconto”, quello fondamentale, non sia quello
costituito dai miti biblici, ma quello che la scienza ci vie-
ne mostrando, la new cosmological story, la nuova storia
cosmica scientifica. La nostra vera storia sacra ¢ la storia
sacra cosmica, la nascita del Cosmo, 1 suoi 13.730 milio-
ni di anni di evoluzione...»."”

IL REGNO - ATTUALITA 10/2024

In questa nuova storia sacra non c’¢ piu posto per il
teo-centrismo, per il cristo-centrismo e tanto meno per
I’ecclesio-centrismo, ma solo per lotkocentrismo, che di-
venta il termine chiave della nuova religiosita post-teista.
«Non c’¢ spazio — si scrive — per un’altra “centratura”
che non sia quella della Realta, la Realta cosmica sacra
totale di cui siamo parte, a cui apparteniamo, poiché ¢ il
nostro Otkos, la nostra grande casa. L'unico centrismo
apparentemente praticabile in questo momento storico
¢ 'otkocentrismo» («Non si tratta piu di credere», 59s).

Donde la descrizione della nuova spiritualita oiko-
centrata che st propone per il post-teismo: «Procediamo
verso 1l riscatto di una spiritualita centrata sulla sacralita
della Realta cosmica, del nostro Oikos sacro, non piu su
un cielo immaginato al di sopra delle nubi o nel retro
ontico della metafisica. In campo religioso si cerchera
pertanto di vivere come cio che siamo, come Terra giun-
ta a pensare, a conoscere, ad adorare, a riscoprirsi come
Gaia, cosmo cosciente e sacro in evoluzione» (iv, 68).

La negazione post-teista di un Dio separato dal mon-
do, dualisticamente fuori e sopra il mondo, non compor-
terebbe quindi la negazione del «Mistero del mondo», la
«divinita» presente in questo Universo. «Per la visione
scientifica — si osserva —non c’¢ un “fuori” del cosmo né
un “sopra”, non c’¢ nulla e nessuno di esterno al cosmo.
I1 che non significa negare il Mistero, la “divinita” pre-
sente in questo Universo, ma significa, questo si, negare
che st debbano utilizzare categorie mitiche per riferirsi a
essa» (i1, 64).

Donde anche la proposta di una celebrazione liturgi-
ca in riferimento non piu alla storia sacra della Bibbia,
ma alla nuova storia sacra dell’evoluzione del Cosmo
come scoperta dalla scienza, cioe la proposta di una vera
e propria celebrazione della «Pasqua cosmica», in cui
«la Terra, il Cosmo, giungono a contemplarsi e a cele-
brarsi in noi».'

Nello schema di celebrazione che si propone a titolo
di esempio, vengono ripercorse, con atteggiamento con-
templativo e adorante, le tappe dell’evoluzione del Co-
smo fino all'uomo, accompagnandole col ritornello: «E
il Grande Mistero ¢ li», ad animare il processo ascenden-
te dall’energia alla materia e alla vita, fino a che, nell’uo-
mo, «la Terrainizia a vedere se stessa, a sentirsi, a pensa-
re, a riflettere nell’essere umano e nella sua scienza»
(«Pasqua cosmica», 216). Per concludere, in atteggia-
mento adorante: «Il Grande Mistero ¢ qui, sulla Terra e
nel Cosmo che, in noi, diventano coscienti di se stessi, e
venerano, adorano, contemplano inebriati, con gratitu-
dine, il Mistero che siamo e che tutto riempie» (¢vi, 219).

Si salva, ci chiediamo, in questa posizione post-teista
una qualche trascendenza di Dio o si identifica Dio con
il mondo, la natura sacra, ove I'unica trascendenza ¢ il
continuo trascendersi del Cosmo? Farebbe pensare alla
seconda alternativa, fra l’altro, il dichiarato proposito di
ricuperare la religiosita del paleolitico, centrata sulla sa-

325



cralita della natura, la Grande madre che ci genera e
nutre, da cui veniamo e a cui torniamo. Quella religiosi-
ta che a suo avviso regnava prima della svolta che con la
rivoluzione agraria avrebbe portato, nel neolitico, alla
religione teista. Una svolta che si giudica essere stata
dannosa per il pianeta e per la specie umana, da cui biso-
gna prendere le distanze «ritornando a casa» dopo
«questo non necessario e gia piu che sufficiente lungo
auto-esilio»."”

Piu vigili su questo punto altri autori presenti in que-
sti volumi, come José Arregi (dei Paesi Baschi, gia presbi-
tero francescano e teologo cattolico) e soprattutto Leo-
nardo Boff (esponente cattolico di punta della teologia
della liberazione), ai quali vorremmo ora accennare.

José Arregi e I'indeterminazione

dell’alternativa

José Arregi dichiara espressamente la sua incertezza
su come intendere ed esprimere I'alternativa al teismo.
Contro 1l teismo egli afferma che cio che chiamiamo
«Dio» non ¢ la spiegazione del mondo «ma ¢ il Mistero
del mondo, Mistero inesplicabile di bellezza e amore nel
quale siamo, la nostra essenza ultima e la nostra vocazio-
ne suprema».'®

In ordine alla comprensione di questo unico Mistero
del mondo, egli auspica la collaborazione tra scienza e mi-
stica con 1 loro rispettivi metodi: «La scienza é Iarte di
misurare le parti del tutto. La mistica ¢ I’arte di contem-
plare il tutto in ogni parte» («Il credo dinanzi alla scien-
za», 56). Quanto ai limiti della scienza e ai suoi possibili
contributi allo sguardo mistico si precisa: «Riguardo a
questa Realta Ultima o Prima, il Mistero del mondo, le
scienze non affermano né negano alcunché, ma, questo
s1, impongono al nostro linguaggio un certo quadro di
coerenza e ragionevolezza, se vogliamo dire qualcosa
che non sminuisca il Mistero» (v, 65s).

Per quanto riguarda il rapporto tra Dio e cosmo, si
critica con nettezza — in linea con tutto il post-teismo — il
«dualismo teista» ma anche il «monismo panteista» o
’ateismo associato al positivismo dogmatico: «Dio o la
Realta ultima e il mondo — st afferma —non sono due ma
nemmeno uno. Dio o la Profondita del Reale non ¢ né
dentro né fuori dal mondo. Dio non ¢ dicibile né localiz-
zabile» (iv1, 66).

«Cos’¢ allora Dio — st chiede — al di 1a della sua im-
magine teista-personale e al dila della sua mera negazio-
ne atea associata al positivismo dogmatico? Non sappia-
mo dirlo: ci restano soltanto immagini insufficienti: Dio
sta al mondo come il Tutto sta alla somma delle parti,
come il Fondo o la Fonte di tutte le forme, ’Essere degli
esserl, la Creativita dell’universo (...) La Comunione di
tutti gli esseri, (...) I'lo di ogni tu e il Tu di ogni io, (...)
I'Informazione universale, o ’Anima del mondo, o la
Coscienza dell’universo, o la tenerezza degli amanti»
(3, 67).

IL REGNO - ATTUALITA 10/2024

Lalternativa al «teismo personalista» rimane quindi
indeterminata o dalle molte immagini o nomi. In accor-
do, ci pare, con la tradizione dell’apofatismo mistico, che
spesso ricorre nei post-teisti.

Leonardo Boff e I’ecospiritualita

Indubbiamente pit avvertito teologicamente e filoso-
ficamente circa il rapporto Dio-Cosmo appare Leonardo
Boff, tanto che non mi parrebbe da considerare tra 1 post-
teist in senso stretto, data la sua chiara affermazione della
distinzione e trascendenza di Dio rispetto al mondo.

Nonostante alcune ambiguita terminologiche, come il
titolo del suo saggio «Il Dio che sorge nel processo della
cosmogenesi».'? Egli infatti distingue nettamente tra cio
che puo constatare la scienza e cio a cui possono giungere
la filosofia e la teologia, ovvero l'intelligenza umana ani-
mata dall’amore; intelligenza che anche lo scienziato, co-
me essere umano, puo mettere in atto, oltre e indipenden-
temente dagli esiti del suo metodo strettamente scientifico.

La scienza, infatti, come tale nulla sa e nulla puo dire
di ci0 che c’era prima del Big Bang e della stessa «Energia
di fondo» o «Vuoto gravido» immaginato dagli astrofisici
come sfondo da cui sarebbe sorto il punto iniziale che ne
sarebbe all’origine. Ma I'ordine finalistico del processo
cosmologico che conduce al sorgere della coscienza uma-
na, secondo il cosiddetto «principio antropico», non solo
suscita meraviglia e profondo rispetto, ma «rimanda a un
Ordine supremo: la coscienza e lo spirito indicano una
Coscienza superiore e trascendente» (zvi, 110).

«A rigore — st precisa — I’Energia di fondo appartiene
all’attuale ordine delle cose. Ma essa rimanda a una Re-
alta che ¢ ancor piu misteriosa e indecifrabile del Vuoto
gravido, molto al di 1a di cio che noi possiamo immagi-
nare. Questo Vuoto gravido ¢ una metafora di questa
Realta originaria, autenticamente misteriosa e affasci-
nante» (ivi, 112).

In pratica, ci pare che Boff riprenda ’argomento tra-
dizionale in favore dell’esistenza di Dio, che parte dall’or-
dine e dalla finalita della natura. Se non come dimostra-
zione scientificamente rigorosa, almeno come argomento
con una portata veritativa simile a quella che Kant attri-
buiva alle prove dell’esistenza di Dio: quella di essere sufi-
cienti a convincere in ordine alla prassi etica.” Tanto piu,
come sostiene Boff, se alla ragione si aggiunge I'intelligen-
za del cuore o «la ragione cordiale», come egli la chiama,
non senza assonanze con le «ragioni del cuore» di Pascal.

In senso non immanentistico sarebbero quindi da in-
tendere — a nostro avviso — anche alcune espressioni am-
bigue di Boft come le seguenti, che aprono alla «ecospiri-
tualita» quale 'intende e la propone 'autore: «Se tutto ¢
energia in reti di relazioni, noi siamo in maniera speciale
imbevuti di energia vitale, spirituale, cosmica. E attraver-
so di noi che la Terra e lo stesso Universo acquistano co-
scienza rivolgendosi anch’essi, a loro modo, alla Fonte sa-
craditutto I’essere e di tutta I'energia. Questa Energia, che

326



ci rende vivi, e Ualtro nome di Dio o dello Spirito creatore e
vivificatore. Tale visione da origine a una spiritualita: ab-
bracciare il mondo significa abbracciare Dio, il quale si
nasconde ed emerge in ogni essere. (...) Il principio co-
smologico dell’auto-organizzazione dell'Universo sta
operando in ciascuna delle parti e nel Tutto. Senza nome
e senza immagine. Dio ¢ il nome che le religioni hanno
trovato per liberarlo dall’anonimato e inserirlo nella no-
stra coscienza e nella nostra celebrazione» (ivi, 114s).?!

Una spiritualita, quella proposta da Boff, che si po-
trebbe definire di «naturalismo cosmico». Essa intreccia
— In sintonia con I'intero movimento post-teista — visione
scientifica e visione mistica, non senza una strana commi-
stione tra le due, e soprattutto non senza ambiguita sul te-
ma della trascendenza di Dio, che rischia di essere ridotto
all’energia che pervade e muove il mondo, quale constata-
ta o ipotizzata dalla scienza odierna.”

Paolo Gamberini e il monismo relativo

L’intreccio tra scienza e mistica ¢ teorizzato come me-
todo di lavoro teologico anche da Paolo Gamberini nel
recente libro, sopra citato, Deus duepuntozero. Ripensare
la fede nel post-teismo, del 2022.* A mio avviso esso rientra
fra 1 testi finora pit impegnati teologicamente in modo
organico ¢ costruttivo tra quelli a me noti della corrente
post-teista.

Intento del libro, come indicato nel sottotitolo, ¢ quel-
lo di ripensare il cristianesimo in epoca di post-teismo, che
costituirebbe in campo culturale-religioso un vero e pro-
prio «cambiamento di paradigma», nel senso inteso da
Thomas Kuhn.

Nell’ambito del movimento post-teista cristiano si vor-
rebbe pero passare dalla fase destrutturante, che avrebbe
ben individuato il teismo da criticare ma non I’alternativa
da proporre, a una fase costruttiva, di sistema, in grado di
connettere in modo organico 1 risultati della ricerca stori-
co-critica dei Vangeli, le pit recenti scoperte scientifiche
—1in particolare quelle della fisica quantistica e delle neu-
roscienze —, le varie concezioni mistiche e la filosofia rela-
zionale (cf. Deus duepuntozero, 24). S’intende, quindi, pro-
cedere con metodo infer- e trans-disciplinare.

Ma anche, ed ¢ questa a nostro avviso una delle carat-
teristiche originali dell’opera, «movendosi dall’interno
della stessa tradizione teista, in particolare della tradizio-
ne filosofica e teologica del neoplatonismo» (ivi, 18). Infat-
tl, come si prosegue, «le cose antiche presenti in questa
tradizione di pensiero sono un tesoro per la fede cristiana
e rappresentano aperture per la visione panenteistae post-
teista» (1vi).

Il neoplatonismo panenteista, ad esempio, sarebbe
per Pautore gia presente in san Tommaso e avrebbe am-
piamente influenzato Meister Eckhart, a cui nell’opera si
fa spesso riferimento. Elementi panenteistici sarebbero
peraltro gia presenti nel Nuovo Testamento, soprattutto
in Paolo e nel Vangelo di Giovanni, che parlano della

IL REGNO - ATTUALITA 10/2024

pervasiva presenza di Dio in tutta la realta e di una pro-
fonda unita di Gesu con Dio, a cui tutti siamo chiamati e
coinvold.”*

Come punto di partenza del discorso, Gamberini fa
proprie sia la diagnosi della crisi del teismo data dai post-
teisti, sia la loro definizione del «teismo» quale concezio-
ne che siimmagina un Dio sovra-mondano, «separato dal
mondo e che, di volta in volta a sua discrezione e arbitrio,
interviene ora qui ora la» (i, 14). «Un essere personale
che agisce nel mondo con miracoli, azioni particolari: at-
traverso I'ispirazione profetica, I'incarnazione, la provvi-
denza e il giudizio finale» (#vi, 33). Immagine che sarebbe
costitutiva delle religioni, tra cui I’ebraismo, 1l cristianesi-
mo e l'islam.

A differenza dell’ateismo, il post-teismo non rifiute-
rebbe pero qualsiasi trascendenza, ma solo la trascenden-
za di tale immagine di Dio (¢vz, 14). Anche se poco dopo, e
nel corso del volume, 'unica trascendenza che si sostiene
sembra essere quella dell’«auto-trascendenza» propria
del mondo, di cui sarebbe fonte il «logos comune ¢ misti-
cow, che pervade ogni cosa ed esprime la natura stessa di
Dio (zvi, 19).

Di conseguenza, I'autore neghera la distinzione asso-
luta tra Dio e mondo, considerata espressione di una logi-
ca duale, e sosterra la tesi dell’«identita relazionale» tra
Dio e mondo ovvero il cosiddetto «monismo relativo» (cf.
wi, 24 e passim), che convergerebbe con il «panenteismo»
(ivi, 18, 467s).% Monismo relativo o relazionale che costi-
tuisce la chiave di volta della sua reinterpretazione della
fede cristiana: «Il monismo relativo presentato in questo
libro intende essere una proposta di rilettura della fede
cristiana» (vi, 24).

Come viene inteso questo «monismo relativor? Gam-
berini lo descrive ricorrendo alla formula (x = x +y), che
ripetutamente s’impegna a spiegare nel testo. Ad esem-
pio: «La trascendenza e I'assolutezza di Dio (x = x) si dan-
no nella sua relativita (x + y). Se I'identita di Dio si deter-
mina nella relazione al creato (x = x +y), significa che cio
che individua la creatura (principium individuationis) ¢
proprio anche di Dio, non per identita assoluta (x = y) ma
per identita relativa» (vi, 76).

Cosa sia in concreto questa «identita relativa» viene in
qualche modo precisato in seguito ove si parlera, ad esem-
pio, di «unita nella differenza» o di «distinzione, che ¢ resa
possibile da un’unita che la precede, I’abbraccia e la costi-
tuisce» (ivi, 467-68).

Piu chiaramente, in un altro testo si dira: «Nel moni-
smo relativo i due aspetti (x) e (x + y) sono distinti solo for-
malmente, in realta ¢’¢ identita traloro. Come le due facce
di una moneta, che non sono uguali, ma la stessa moneta,
cosi Dio si identifica con la sua relazione con il creato, in
virtu del suo essere creativita originaria».?

I punto discriminante rispetto al teismo tradiziona-
le, mi pare di capire, ¢ che mentre in tale teismo il mon-
do non puo essere senza Dio che ne ¢ il creatore e il fon-

327



damento, nel monismo relativo ¢ Dio che non puo esse-
re senza il mondo, dato che il mondo ¢ la sua autoe-
spressione, P’esito del suo essere essenzialmente sempre
in atto, in modo immutabile, e quindi sempre autoespri-
mentesi nel creare.

Il mondo insiste quindi in Dio, gli ¢ essenziale, anche
se non gli aggiunge nulla. Come dice san Tommaso — e
questo sarebbe un elemento cardine del suo neoplatoni-
smo — Dio ¢ I'Ipsum esse per se subsistens, cui gli enti nulla
possono aggiungere. Essi, infatti, sono gia da sempre in
Dio come sue idee coessenziali e anche come effetto della
sua azione immanente. Dio non ha bisogno di passare
dalla potenza all’atto né per crearli né per conoscerli per-
ché Ii ha gia da sempre in sé, fanno parte della sua essen-
za, sono «unoy in lui.?”

Come conseguenza di questa idea di «monismo relati-
vo», sl nega espressamente la liberta della creazione, con
I'argomento che essa sarebbe un atto di arbitrio e intro-
durrebbe in Dio qualcosa di analogo al tempo (cf. Deus
duepuntozero, ad esempio 191, 376). Si darebbe infatti
uno stato in cui Dio ¢ in grado di creare o non creare, fare
X 0y, seguito da uno stato in cui Dio sceglie x o'y (cf. ivi,
376).%% Segue la negazione della personalita di Dio in
quanto sarebbe connessa a tale liberta e legata al tempo. E
anche una profonda revisione sia della cristologia sia della
dottrina della Trinita di Dio.

Come s’afferma fin dalle prime battute dell’'opera,
«tale idea di Dio come relazione essenziale con il creato e
non piu separato, implica una ricomprensione dei due
misteri fondamentali della fede cristiana: I'incarnazione
di Dio e la Trinita di Dio» (zvi, 39).

L’incarnazione, spogliata del mito cristiano teista, va
intesa come 1l vertice apicale dell’autoespressione o co-
municazione graduale di Dio nel mondo (ivi, 36 e pas-
sim).* Non quindi un evento singolare, ma un evento co-
smico; non un evento qualitativamente diverso dagli altri,
ma se mai solo quantitativamente; o meglio offerto da Dio
a tutti gli uomini e recepito secondo la capacita e la liberta
di ognuno.

Dio si autocomunica sempre ugualmente a tutti ed ¢
presente e attivo ugualmente in tutti, senza preferenze, nel
processo di auto-trascendenza del mondo in cui si espri-
me. Ma ciascuno ne accoglie secondo le sue capacita.
«Nel processo di autotrascendimento di tutta la realta,
Gesu di Nazaret non ¢ un’eccezione ma rappresenta il
culmine della recezione e dell’accoglienza creata del mi-
stero di Dio che si comunica» (¢vi, 37).

La Trinita? «F, per cosi dire una metafora per espri-
mere la relazionalita assoluta dell’essenza divina» (ivi,
410). Ove per tale relazionalita assoluta s'intende non la
relazionalita intratrinitaria tra le persone del Padre, del
Figlio e dello Spirito, come intende il credo cristiano, ma
la relazionalita con il «creato» o «mondo», che viene cosi
a far parte dell’essenza divina, nel senso dell’«identita re-
lazionale» espressa con la formula gia citata di x = x+y (cf.

IL REGNO - ATTUALITA 10/2024

i, 356s; 76s; cf. anche 159, ove st parla di «identita reale
di Dio con la sua relazione al creato»).

In sintesi, per Gamberini, «Dio ¢ Trinita, non perché ¢
tre persone, ma ¢ Trinita in quanto relazione sostanziale
alla creatura. Il linguaggio trinitario non descrive tanto
I'intimo essere di Dio a prescindere dalla nostra creatura-
lita, quanto intende articolare la relazione di tutte le cose
in Dio» (vi, 410).

A nostro avviso, se va certamente apprezzato il tenta-
tivo di Gamberini di ripensare le fondamentali verita
cristiane alla luce della cultura moderna, ritenuta ormai
post-teista, il risultato, formulato nella tesi del «monismo
relativo, suscita seri interrogativi per il concreto rischio
di stravolgere 1 capisaldi della fede cristiana, quali la
personalita di Dio, la liberta della creazione e la consi-
stenza del creato come realta distinta da Dio, originali-
ta unica dell'incarnazione del Figlio di Dio e la conce-
zione trinitaria di Dio. Forse anche per un eccessivo ap-
plattimento acritico sulle posizioni post-teiste, sulle quali
vorremmo ora formulare alcune osservazioni critiche in
riferimento ai numerosi problemi filosofici e teologici
che coinvolgono.

PROBLEMI FILOSOFICI ETEOLOGICI
NEL POST-TEISMO E OSSERVAZIONI
CRITICO-VALUTATIVE

Tanti sono 1 problemi filosofici e teologici implicati in
questo movimento di vera e propria decostruzione e ri-
strutturazione radicale del cristianesimo. Ne accennero
alcuni sotto forma di un sintetico bilancio dei meriti da ri-
conoscere al movimento e dei punti che ritengo piu discu-
tibili. Tra ¢ meriti soprattutto 1 seguent tre.

Il merito di aver posto la questione di Dio al centro del
ripensamento globale del cristianesimo nell’attuale fase
culturale, in cui la secolarizzazione si caratterizza sempre
piu per la globalizzazione dei risultati della scienza e della
tecnica, che ci hanno fatto uscire dalla «visione incantata»
del mondo; per la crescente maturazione della coscienza
etica piu rispettosa dell’'individualita e della liberta perso-
nale; per la diffusione del pluralismo religioso, in cui le
varie visioni di Dio si incontrano e confrontano e nessuna
puo ormai pretendere il monopolio esclusivo del divino.

Il merito d’avere, in tale contesto, evidenziato e critica-
to alcune visioni arcaiche e distorte di Dio presenti nella
tradizione religiosa, anche cristiana: ad esempio la visione
di Dio come ente separato dal mondo, maschilista e guer-
riero, che opera arbitrariamente nel mondo come causa
tra le cause, impone del tutto eteronomamente norme di
comportamento costringendo a osservarle con premi e
castighi... In una parola, quella visione «sacrale» di Dio
come mysterium tremendum et fascinans, alla Rudolf Ot-
to, che gia Gesu aveva disambiguato nei confronti dell’An-
tico Testamento, presentando il Padre celeste come tutto
e solo amore misericordioso.”

328



Il merito d’aver richiamato alla necessita di porre /-
sperienza spirituale e mistica al centro della vita cristiana,
evitando di ridurre il cristianesimo a ideologia, legalismo
o ritualismo. Un richiamo accompagnato dal tentativo,
certamente piu problematico ma apprezzabile, di collega-
re I'universalita unificante del pensiero scientifico con la
presunta universalita unificante della spiritualita mistica
di tipo cosmico-ecologico.

Tra i punti discutibili (o da discutere) nelle questioni
a tutto campo che questo post-teismo cristiano coinvol-
ge, ne segnalero qui alcuni tra quelli che mi paiono pit
rilevanti.

Sulla definizione di teismo

E discutibile, anzitutto, il fatto che 1 post-teisti estenda-
no arbitrariamente a tutta la tradizione religiosa, anche
ebraico-cristiana, la definizione di «teismo» che danno: un
Dio separato dal mondo e che vi interviene dall’esterno
con azioni puntuali soprannaturali. Il «teismo» proprio
della tradizione ebraico-cristiana, e non solo, non si carat-
terizza, infatti, per la concezione di Dio come un ente se-
parato dal mondo, bensi perché lo intende come I'essere
distinto dal mondo e creatore libero del mondo e in que-
sto senso trascendente 11 mondo; e, soprattutto, perché lo
ritiene dotato, in senso analogico, di intelligenza e liberta
e quindi di personalita.’!

Cosl, ad esempio, nella terminologia consolidatasi in
epoca illuministica (quale definita da Kant), il teismo si
definisce in contrapposizione al deismo, proprio perché
mentre il deismo attribuisce a Dio solo predicati trascen-
dentali, come ’assolutezza, 'infinita, la necessita, I’eterni-
ta e simili, il teismo gli attribuisce anche 1 predicati non
trascendentali dell'intelligenza e della liberta e quindi la
personalita. Ma né I'uno né I'altro, opponendosi all’ atei-
smo, s definivano pensando Dio come separato dal mon-
do; se mai, in quanto lo pensavano come distinto dal
mondo, si distinguevano dal panteismo.

Tutta la tradizione ebraico-cristiana, dall’Antico e
Nuovo Testamento fino alla tradizione catechistica piu
comune, ha infatti sempre inteso Dio come presente e
operante ovunque, in cielo, in terra e in ogni luogo (come
affermava lo stesso catechismo di Pio X),* mai opponen-
do trascendenza e immanenza, signoria di Dio sul mondo
e sua presenza operante in esso. Il cielo, in cui Dio abite-
rebbe, ¢ sempre stata un’evidente metafora cosmologica!
Dio, in quanto costantemente inteso come puro spirito,
non ¢ infatti localizzabile sopra o sotto, fuori o entro il
mondo!** Fino a comprendere che la trascendenza asso-
luta di Dio si caratterizza proprio per la sua suprema ca-
pacita di essere tutto in tutti, tutto per tutti, capace di
amare clascuno con tutto se stesso, fino a essere colui che
nella sua liberta e amore sovrani ¢ in grado di assumere
come propria la stessa natura umana.”

Cosi pure non ¢ essenziale, al teismo classico, attribu-
ire a Dio degli interventi puntuali soprannaturali dall’e-

IL REGNO - ATTUALITA 10/2024

sterno del mondo, ma solo ’agire provvidenziale nel
mondo, soprattutto attraverso le cosiddette «cause se-
conde».

La messa in questione attuale, da parte di alcuni espo-
nenti della teologia cattolica, non solo dell’effettivita ma
anche della possibilita teoretica di interventi puntuali di
Dio quale causa tra le cause del mondo, i cosiddetti «mi-
racoli» come eccezioni alle leggi della natura, non mi pare
quindi intacchi il nucleo essenziale del teismo tradizionale
cristiano.’® Mentre invece esso viene profondamente con-
traddetto dal post-teismo quando, nel criticare la visione
di un Dio separato dal mondo, ne mette espressamente o
implicitamente in discussione sia la distinzione dal mondo
siala liberta e la personalita.

Sul posto attribuito alla scienza

in teologia

Molto problematico ¢ il posto che il post-teismo attribuisce
alla scienza in teologia —in particolare nelle forme piu re-
centi: fisica quantica, odierna cosmologia, neuroscienze,
ma anche scienze antropologiche o storico-critiche — fino
a elevarla a fonte di conoscenza unica o comunque deter-
minante anche in campo teologico-religioso (cf. quanto
scritto in precedenza sulla «nuova storia sacra»).

La scienza, per il post-teismo, sarebbe determinante
sia per individuare cio che nelle affermazioni cristiane
non ¢ piu credibile perché alla luce delle nuove scoperte
scientifiche si sarebbe rivelato frutto di elaborazioni miti-
che prescientifiche (come se — osservo — 'oggetto fonda-
mentale della teologia fosse quello di dirci «come vanno le
cose nel cosmo sperimentabile»), sia per offrire concetti e
immagini piu veri di Dio: ad esempio Dio o il divino da
intenderst come P'energia che pervade 'universo e lo fa
evolvere (come se — osservo — tali qualifiche cosmologiche
non si applicassero a Dio, mistero incomprensibile e indi-
cibile, in modo solo analogico o simbolico come quelle di
natura antropologica).

Problematico inoltre, a mio avviso, ¢ ritenere che la
scienza come tale, con il suo metodo ipotetico-sperimen-
tale, possa essere un’alleata nella visione mistica o sacrale
della natura, ovvero possa cogliere il mondo come Miste-
ro divino. Altra cosa ¢ che lo possano fare gli scienziati i
quali, in quanto uomini come gli altri, sono in grado di ri-
flettere filosoficamente e intuire la realta col senso religio-
so0 0 la luce della fede, ben oltre 1 risultati ottenuti col solo
metodo scientifico.

Sulla sacralizzazione

orisacralizzazione della natura

Pone problemi storici e teoretici anche la sacralizzazio-
ne o risacralizzazione della natura, di cui parla il post-tei-
smo: sia per come la oppone alla cosiddetta desacralizza-
zione della natura operata dal teismo con la dottrina della
creazione, sia per come la propone quale visione religiosa
della natura da ricuperare o a cui tornare.

329



tudio del mese

Certamente sia ’ebraismo sia il cristianesimo hanno
superato ogni forma di idolatria della natura o delle forze
della natura, ¢ in questo ’hanno effettivamente desacra-
lizzata o non considerata «divina». Ma non per questo
hanno svalutato la natura riducendola solo a materia
inerte e amorfa a disposizione dell’'uomo.

Come storicamente avvenuto, piuttosto, in seguito alla
rivoluzione scientifico-tecnica dei secoli XVI e XVII (si
ricordi in particolare Francesco Bacone, per il quale la
scienza deve assicurare all'uomo il dominio della natura)
e al sorgere dell’economia capitalistica. Per il teismo
ebraico-cristiano, invece, la natura, lungi dall’essere pura
materia da sfruttare, ¢ stata creata da Dio come buona, ci
parla di Dio e loda Dio (cf. 1 Salmi), ¢ segno della sua gran-
dezza, bonta, provvidenza, e I'uomo deve prendersene
cura (cf. I'enciclica di papa Francesco Laudato si).

Quanto al superamento della visione mitico-sacrale
della natura, non bisognerebbe dimenticare, oltre alla na-
scita del teismo cui si attribuiscono tutte le colpe,” lo stac-
co filosofico/religioso operato nella cosiddetta «eta assia-
le (tra I'800 e il 200 a.C.), che ha svincolato 'uomo da
una mera subordinazione ai ritmi necessitanti della natu-
ra in cul viveva come immerso ¢ indistinto, facendogli

'T 4 volumi, tutti editi da Gabrielli, San Pietro in Cariano (VR),
sono in successione: 1. J.S. SPONG, M.L. VIGIL, R. LENAERS, J.M.
VIGIL, Oltre le religioni. Una nuova epoca per la spiritualita umana,
prefazione di M. BARROS, a cura di C. FANTI e F. SUDATI, 2016. 2. J.
ARREGI, L. BOFr, I. GEBARA, M. GONZALO, D. O’MURCHU, J.M.
VIGIL, Il Cosmo come rivelazione. Una nuova storia sacra per 'umani-
ta, a cura di C. Fanti e J.M. Vigil, prefazione di P. Benvenuti, 2018.
3. J.-M. ViGiL, D. MOLINEAUX, M,J. RESS, F. SUDATI, S. VILLAMA-
YOR, M. FOX, Una spiritualita oltre il mito. Dal frutto proibito alla ri-
voluzione della conoscenza, a cura di C. FANTI e J.M. VIGIL, prefazio-
ne di F. COMINA, 2019. 4. J. ARREGL, C. MAGALLON, MJ. RESS, G.
SQuizzATO, J.M. VIGIL, S. VILLAMAYOR, Oltre Dio. In ascolto del
Mistero senza nome, a cura di C. FANTI e J.M. VIGIL, prefazione di P.
ScQuIZZATO, 2021. Da segnalare anche, in contemporanea con que-
sti 4 volumi, la pubblicazione del libro di J.S. SPONG, Vita eterna: una
nuova visione. Oltre la religione, il teismo, il cielo e Uinferno, trad. it. a
cura di F. Sudati, prefazione di F. Battistutta, Gabrielli, 2017 (origi-
nale inglese del 2009).

?In particolare, sempre per editore Gabrielli: P. SCQUIZZATO (a
cura di), La goccia che fa traboccare il vaso. La preghiera nella grande
prova, 2020; P. ZAMBALDI, Conversando con Baruch. Spinoza, un fi-
losofo «oltre le religioni», prefazione di P. Gamberini, 2022; P. GAM-
BERINI, Deus duepuntozero. Ripensare la fede nel post-teismo, prefazio-
ne di R. Battocchio, 2022; B. MORI, Per un cristianesimo senza reli-
gione. Ritrovare la «Via» di Gesu di Nazareth, 2022; J. ARREGI, M.
Busso, MJ. REss, J.M. VIGIL, Quale Dio, quale cristianesimo. La
metamorfosi della fede nel XXI secolo, a cura di C. FANTI, prefazione di
P. Scquizzato, 2022; P. SCQUIZZATO (a cura di), Del male, di Dio e del
nostro amore. Ventuno dialoghi e un saggio, 2023. 11 volume Quale
Dio, quale cristianesimo raccoglie gli interventi del 1° incontro inter-
nazionale sul nuovo paradigma post-teista, organizzato da Gabrielli
i1 2 aprile 2022 in collaborazione con Adista. Circa il tono del discor-
so ¢ significativo quanto scrive C. FANTI, ripreso nel lancio del volu-
me: «Di fronte alla scelta tra un cambiamento radicale — attraverso
un’imprescindibile decostruzione dell’esistente — e l'arroccamento
sulle posizioni tradizionali, ¢ la prima alternativa I'unica che sembra
capace di futuro» (Introduzione, 11). In sintonia con le tesi fonda-
mentali del post-teismo si considerano anche F. BARBERO (cf. in par-

IL REGNO - ATTUALITA 10/2024

prendere coscienza di sé come persona libera e cosciente.
Un processo storico difficilmente contestabile quale pro-
gresso in umanizzazione.

Il posto dato alla mistica unitiva

o fusionale

Molto problematico ¢ il posto preferenziale che 1
post-teisti danno alla mistica unitiva o fusionale, di ma-
trice metafisico-religiosa prevalentemente orientale, in
cui I'lo umano scompare o si annulla nel divino della
natura, invece che alla mistica relazionale, cristiano-oc-
cidentale, che mantiene la distinzione e I’autonomia
anche nella piu stretta relazione unitiva tra Dio e uomo.
Distinzione e autonomia basate sulla liberta, di Dio e
dell’'uomo, come ben espressa dalla categoria biblica di
alleanza.™

Si ricordi che anche nella definizione calcedonese
dell’'unione ipostatica di Gesu con Dio (la massima
unione di un uomo con Dio che sia stata pensata), si riaf-
ferma la distinzione della natura umana da quella divi-
na (criticando il monofisismo); mentre nel dogma trini-
tario, pur affermando 'unita nella «sostanza», si affer-
ma la distinzione delle tre Persone divine.

ticolare il suo Confessione di fede di un eretico, Edizioni Mille, Pinero-
lo 2017) e F. BATTISTUTTA (cf. in particolare il suo Misticopolitica.
Orizzonti della spiritualita post-religiosa, Effigi, Arcidosso 2022).

* R. KEARNEY, Anatheism. Returning to God After God, Colum-
bia University Press, New York 2010; trad. it. Ana-teismo. Tornare a
Dio dopo Dio, trad. it. a cura di M. ZURLO, introduzione di G. VATTI-
MO, Fazi, Roma 2012.

* Cf. J.M. ViGIL, «Ricentrando il ruolo futuro della religione:
umanizzare I’'Umanita», in SPONG, VIGIL, LENAERS, VIGIL, Oltre le
religioni, 159.

° Gli interventi e i dibattiti successivi, raccolti nella rivista Voices
of the Third World, 2012, n. 1 fascicolo intitolato Towards a Post-Reli-
gional Paradigm?, sono stati tradotti e pubblicati in italiano per ampi
stralci dalla rivista Adista, 2012, n. 16 (Suppl. n. 1 aln. 6134), 3-7,a
curadi C. FANTL

% Non mi pare improprio avvertire, in questa valutazione, I’eco
del giudizio di KARL MARX quale espresso nell’Introduzione a Per la
critica della filosofia del diritto di Hegel e sintetizzato nella celebre la-
pidaria espressione: «La religione ¢ I'oppio del popolo».

71 saggl ivi contenuti erano gia stati parzialmente pubblicati in
italiano dalla rivista Adista, 2015, nn. 29, 31, 33 della sezione Docu-
menti. Rivista che in seguito ha ospitato e favorito un ampio dibattito
sul tema, rilanciando e sostenendo la teologia post-teista e accen-
tuando la consueta linea editoriale molto critica del cristianesimo
cattolico cosiddetto «stituzionale», con i suoi dogmi, riti, norme eti-
che e gerarchia, come spesso si ripete.

8 Cf. ZamBAaLDI, Conversando con Baruch.

9 Cf. J.S. SPONG, «Le 12 tesi. Appello a una nuova riforma», in
SPONG, VIGIL, LENAERS, VIGIL, Oltre le religioni, 69-120.

10" Molte le opere di Spong ormai tradotte in italiano. Cf. Un ¢ri-
stianesimo nuovo per un mondo nuovo. Perché muore la fede tradizionale
e come ne nasce una nuova, a cura di F. Sudati, Massari, Bolsena (V'T)
2010; La nascita di Gesu tra mito e ipolesi, a cura di F. Sudati, Massari,
Bolsena (VT) 2017; Letteralismo biblico: eresia dei Gentili. Viaggio in un
cristianesimo nuovo per la porta del Vangelo di Matteo, a cura di F. Su-
dati, Massari, Bolsena (V'T) 2018; Perché il cristianesimo deve cambiare
o0 morire. Riforma della fede e prassi della Chiesa, 1 Pozzo di Giacobbe,
Trapani 2019; Incredibile. Perché il credo delle Chiese cristiane non con-

330



E veramente auspicabile ¢ prevedibile, per il futuro
del cristianesimo, imboccare la strada della mistica uni-
tivo-fusionale, in cui Iio umano scompare come tale,
invece di quella unitivo-relazionale in cui'io sta di fron-
te a Dio come un tu in relazione libera e dialogica?

Sul progetto di demitizzazione

Teologicamente discutibile, nei post-teisti radicali, ¢
il progetto di demitizzazione come eliminazione del mito
che caratterizzerebbe tutti 1 racconti biblici che stanno
alla base della dogmatica cristiana. Tale progetto demi-
tizzante, infatti, non fa 1 conti col progetto alternativo
della interpretazione del mito, secondo la rivalutazione
che se ne ¢ avuta nella filosofia e teologia contempora-
nea. Secondo tale rivalutazione, il «mito» non va demi-
tizzato ma interpretato, per cogliere la verita umano-
religiosa che contiene.

I post-teisti radicali ritengono ancora il mito (come
racconto religioso per simboli) una semplice costruzione
umana finalizzata a dare senso a cio di cui non si co-
nosceva scientificamente la causa, come sosteneva
nell’Ottocento Auguste Comte, fondatore del positivi-
smo. E non lo vedono come espressione o rivelazione®

vince pin, a cura di F. SUDATI, Mimesis, Udine-Milano 2020; 1 peccati
della Bibbia, a cura di P. CAsC10LA, Massari, Bolsena 2021.

! Cit. in F. SuDATI, «Un credente in esilio», in SPONG, VIGIL,
LENAERS, VIGIL, Oltre le religioni, 58.

12 Molte anche le opere di Lenaers ormai tradotte in italiano.
Cf. 1l sogno di Nabucodonosor. Fine della chiesa cattolica medioeva-
le, a cura di F. Sudati, Feltrinelli, Milano 2005; Benché Dio non stia
nell’alto dei cieli. Un seguito a Il sogno di Nabucodonosor, a cura di
F. Sudati, Massari, Bolsena (VT) 2012; Gesu di Nazaret. Uomo co-
me not?, a cura di F. SUDATI, Gabrielli, San Pietro in Cariano (VR)
2017; Cristiani nel XXI secolo? Una ri-lettura radicale del Credo, 11
Pozzo di Giacobbe, Trapani 2018; Ate: per rispetto di Dio. Vivere la
fede dopo le macerie della religione, 11 Pozzo di Giacobbe, Trapani
2023.

13 R. LENAERS, «Ciristianesimo e modernita sono compatibili?»,
in SPONG, VIGIL, LENAERS, VIGIL, Oltre le religioni, 135.

" VIGIL, «Ricentrando il ruolo futuro della religione», in SPONG,
VIGIL, LENAERS, VIGIL, Oltre le religioni, 188.

1% .M. VIGIL, «Non si tratta piu di credere. Attualizzare Iepiste-
mologia: la piu grande sfida della religione», in VIGIL, MOLINEAUX,
RESS, SUDATI, VILLAMAYOR, FOX, Una spiritualita oltre il mito, 56.
In J.M. VIGIL, «Pasqua cosmica. Celebrazione del nuovo universo»,
in ARREGI, BOFF, GEBARA, GONZALO, O’MURCHU, VIGIL, Il Cosmo
come rivelazione, allanota 198, a proposito del senso del termine «sto-
ria» usato per la nuova storia sacra del Cosmo, si osserva che non si
tratta di storia nel senso forte del termine, di storia umana. Gli esseri
umani vi sono inclusi (nel suo finale), ma non ne sono i protagonisti,
né questa storia ¢ veramente umana. Per la «<nuova storia», si cita, fra
glialtri, T. BERRY, The New Story, American Teilhard Association for
The Future of Man, Anima Books, Chambersburg 1977 e anche T.
BERRY, B. SWIMME, The Universe Story, Bell Tower, New York 1999.
Come esempio della diffusione tra i post-teisti di questa «nuova storia
sacra», cf. MORI, Per un cristianesimo senza religione, 128-142.

18 VIGIL, «Pasqua cosmica», in ARREGI, BOFF, GEBARA, GONZA-
LO, O’MURCHU, VIGIL, Il Cosmo come rivelazione, 202.

17 .M. VIGIL, «Elogio della spiritualitd oikocentrata», in AR-
REGI, BOFF, GEBARA, GONZALO, O’MURCHU, VIGIL, Il Cosmo co-
me rivelazione, 128.

IL REGNO - ATTUALITA 10/2024

di verita trascendenti che possono essere espresse solo in
termini simbolici, analogici, metaforici.** Per cui riten-
gono che del «mito cristiano» si puo, anzi si deve og-
gi, nell’epoca del sapere scientifico, fare del tutto a me-
no; come pure, di conseguenza, si dovrebbe abbando-
nare tutta la dogmatica cristiana tradizionale che su di
esso si fonda.

Sull’intento di mantenere solo I'essenza

del cristianesimo

Problematico risulta anche il conseguente intento te-
ologico «ricostruttivo» di mantenere e valorizzare, del
cristianesimo, solo [’essenza, da individuare nell esperien-
za originale di Gesu fatta dai primi discepoli, cosi come
raggiungibile scientificamente con I'odierno metodo
storico-critico. In sintesi, si tratterebbe di un’esperienza
di Dio come Amore assoluto cui conformarsi in vista di
una compiuta umanizzazione.

Tutta la riflessione teologica successiva, quale gia
presente nel Nuovo Testamento e poi nell’elaborazione
ecclesiale sancita dai concili ecumenici, sarebbe un sem-
plice rivestimento mitico, di creazione umana, di cui non
solo si puoma ci si devesbarazzare per rendere oggi cre-

18 J. ARREGI, «Il credo dinanzi alla scienza. Appunti per una teo-
logia credibile», in ARREGI, BOFF, GEBARA, GONZALO, O’MURCHU,
VIGIL, Il Cosmo come rivelazione, 65.

191.. BOF¥, «Il Dio che sorge nel processo della cosmogenesi», in
ARREGI, BOFF, GEBARA, GONZALO, O’MURCHU, VIGIL, Il Cosmo co-
me rivelazione, 99-118.

2 Cf. in proposito G. FERRETTI, Onlologia e teologia in Kant,
Rosenberg & Sellier, Torino 2023.

2! Per la ripresa di questa spiritualita ecologica, ampiamente pre-
sente nel post-teismo o in simpatizzanti con esso, oltre al gia citato
J-M. Vigil, con la sua «spiritualita ecocentrata», cf., ad esempio, B.
MORTI, Per un cristianesimo senza religione, 162-164, con rimando a
L. Boft; e soprattutto alcune esponenti della teologia ecofemminista
come I. GEBARA, «Un contributo dell’ecofemminismo teologico a
una migliore convivenza planetaria», in ARREGI, BOFF, GEBARA,
GONzALO, O’MURCHU, VIGIL, Il Cosmo come rivelazione, 137-162 e
M,J. REss, «Il grido dell’ecofemminismo. Ricordiamoci chi siamo:
figlie e figli della Madre Terra», in ARREGI, BUsso, RESS, VIGIL,
Quale Dio, quale cristianesimo, 93-109.

22 Sul legame tra fisica moderna e spiritualita mistica orienta-
leggiante insistono, ad esempio, sia il gia citato Arregi sia soprat-
tutto D. O’MURCHU, «Orizzonti dello Spirito nel XXI secolo», in
ARREGI, BOFF, GEBARA, GONZALO, O’MURCHU, VIGIL, Il Cosmo
come rivelazione, 163-191, che si richiama all’ormai classico F.
CAPRA, 1l Tao della fisica, Adelphi, Milano 1982 (originale tedesco
del 1975).

% Un primo dibattito sul libro di GAMBERINI, Deus duepuntoze-
70, ¢ apparso in Rassegna di teologia 62(2022) 3 con un saggio di M.
Nardello e una risposta di Gamberini, nonché con la sintesi degli
interventi di F. Bottaro, R. Battocchio, A. Corallo, P. Beltrame e
dello stesso Gamberini, che sono stati pronunciati alla presentazio-
ne del volume all’Auditorium del Gest a Roma il 20 giugno 2022.
Una sintesi delle tesi centrali dell’opera ¢ stata data dall’autore an-
che in P. GAMBERINI, «Monismo relativo. Comprensione panentei-
stica di Dio e concezione trinitaria», in Filosofia e teologia 36(2022)
3, 389-404, oltre che in altri saggi come ID., «Verso un’altra forma
di cristianesimo», in ARREGI, BUSSO, RESS, VIGIL, Quale Dio, quale
cristianesimo, 135-143.

331



tudio del mese

dibile la fede cristiana e assicurarle cosi un futuro a servi-
zio dell’'umanita.

Non si prende in considerazione che tale riflessione
teologica possa essere stata, come sostiene la teologia
contemporanea piu avvertita, una comprensione progres-
stva della verita/mistero di Cristo, necessariamente
espressa e comunicata nei termini della cultura del tem-
po. Ne risulta, nei post-teisti, uno stravolgimento della
teologia cristiana che ha sempre inteso il Nuovo Testa-
mento e la tradizione ecclesiale successiva come punti
di riferimento essenziali, pur sentendosi impegnata alla
continua reinterpretazione dei suoi contenuti di verita
nel termini (concetti, immagini, linguaggi...) propri
della cultura in evoluzione.

Sulla poca avvertenza della portata

analogica o simbolica

del linguaggio teologico

Un ultimo importante punto che pone problemi ¢ la
poca avvertenza, nel discorso dei post-teisti, della porta-
ta sempre e solo analogica o simbolica del linguaggio teolo-
gico, dato che del mistero di Dio non possiamo parlare
altrimenti. Avvertenza ben presente in tutta la tradizio-

2 Cf.,, ad esempio, le citazioni di 1Cor 15,28 (GAMBERINI, Deus
duepuntozero, 24): «Dio ¢ tutto in tutte le cose» (veramente il testo di-
ce che lo sara alla fine); di At 17,28, Paolo all’Areopago: «Dio ¢ colui
in cui viviamo e ci muoviamo e abbiamo il nostro essere» (come si
traduce vz, 48); di Gv 10,30: «lo e il Padre siamo una cosa sola» ecc.

» Per il panenteismo si fa riferimento soprattutto al teologo K.
MULLER, di cui si cita, fra altri, il piu recente Golt jenseits von Gott.
Plédoyer fiir einen kritischen Panentheismus, Aschendorff, Miinster
2021.

%6 GAMBERINI, «Verso un’altra forma di cristianesimo», in ARRE-
GI, BUsso, REsS, VIGIL, Quale Dio, quale cristianesimo, 139.

7 La definizione tomista di Dio come «ipsum esse per se subsi-
stens» ¢ stata criticata perché riporterebbe a una visione univoca e
unitaria dell’essere, di matrice neoplatonica, gia contestata da Ari-
stotele, e che sarebbe incompatibile con I'idea della creazione di es-
seri distinti da Dio (cf. la critica di E. Berti in proposito; ad esempio
E. BERTI, «Aristotelismo e neoplatonismo nella dottrina tomista di
Dio come “Esse ipsum”», in ID., Studi aristotelici, Japadre, L’Aquila
1975, e piu volte in seguito). Ma giustamente, a mio avviso, Tom-
maso ¢ stato difeso da tale critica perché ha ben chiara una conce-
zione analogica dell’essere che gli permette di mantenere la distin-
zione dell’essere di Dio da quello delle creature. Berti stesso avrebbe
finito per ammetterlo, anche in riferimento alle considerazioni di
studiosi tomisti come S.L. BROCK, «L.’ipsum esse ¢ platonismo?», in
ID. (a cura di), Tommaso d’Aquino e Uoggetto della metafisica, Ar-
mando, Roma 2004. Cf., in proposito, V. POSSENTI, «l dibattito
sull’auto on (esse ipsum) ¢ la terza navigazione», in F. TOTARO (a
cura di), Enrico Berti. Una preziosa eredita, fascicolo monografico di
Humanitas 78(2023) 1, 60-68, ove si riporta, tra I’altro, questa chia-
ra citazione dal De potentia, q. 7, a. 2, ad 4m: «Esse divinum, quod
est etus substantia, non est esse commune, sed est esse distinctum a
quolibet alio esse. Unde per ipsum suum esse Deus differt a quolibet
alio esse». Quanto al fatto che le creature ineriscano all’essenza di
Dio in quanto sono da sempre in Dio, Tommaso distingue bene due
modi di essere in Dio: in quanto le conserva nel loro proprio essere e
in quanto Dio le conosce, ovvero come sue idee. Nel primo caso le
creature sono distinte dal Creatore e non ineriscono alla sua essen-
za; nel secondo caso, in quanto nella potenza creatrice e nelle idee

IL REGNO - ATTUALITA 10/2024

ne teologica e mistica cristiana, per quanto riguarda sia
il linguaggio biblico sia quello della successiva elabora-
zione teologica.

Se si dimentica tale portata, come pure la pit recen-
te questione dei generi letterari in cui il linguaggio bibli-
co si esprime, si finisce inevitabilmente per ridurre il
linguaggio biblico-teologico a puro e semplice «antro-
po-morfismo» (come ad esempio obiettano 1 post-teisti
al teisti quando parlano di Dio come persona) o addirit-
tura a «cosmo-morfismo» (come potrebbero fare i teisti
quando 1 post-teisti parlano di Dio come energia o vuo-
to cosmico).

I linguaggio teologico, cosciente del «mistero di
Dio», non ha né puo avere la pretesa di definire il divi-
no o di esaurirlo nelle proprie formulazioni. Ma con
I'uso di analogie, simboli, metafore, racconti miti-
co-simbolici, intende rispondere alla rivelazione di Dio
che si ¢ sperimentata cercando di indicare la direzio-
ne in cui guardare, e distogliendo da altre direzioni
shagliate.

Ad esempio indirizzando nella direzione dell’amore
e non dell’odio, del perdono e non della vendetta, della
liberta e conoscenza e non della necessita e della cecita

divine, sono in Dio come la sua stessa essenza. Cf. De potentia, q. 3.
a.16, ad 24m: «Ad vicesimumquartum dicendum, quod creatura dici-
tur esse in Deo dupliciter. Uno modo sicut in causa gubernante et con-
servante esse creaturae; et sic praesupponitur esse creaturae distinctum
a creatore ad hoc quod creatura a Deo esse dicatur. Non enim intelligi-
tur creatura conservari in esse nisi secundum quod iam habet esse in
propria natura, secundum quod esse creaturae a Deo distinguitur.
Unde creatura hoc modo in Deo existens non est creatrix essentia. Alio
modo dicitur creatura esse in Deo sicut in virtute causae agentis, vel
sicut in cognoscente; et sic creatura in Deo est ipsa essentia divina, si-
cut dicitur Ioannis I, 3: quod factum est in ipso vita erat». Sulla stessa
linea, in termini moderni, si esprime P. SEQUERL, I grembo di Dio,
Citta Nuova, Roma 2023, 58: «L.’atto creatore non ¢ altro dalla
qualita creatrice di Dio, e tuttavia si distingue dalla sua “autosuffi-
cienza”, proprio in quanto posizione di una “aggiunta” che non
puo essere pensata se non in rapporto alla effettiva esteriorita della
differenza mondana (pur non coincidendo neppure con essa)».
Quanto al concetto di «aggiunta», qui evocato, in nota si fa riferi-
mento a E. GUGLIELMINETTI, La commozione del bene. Una teoria
dell’aggiungere, Jaca Book, Milano 2011.

% In proposito si puo osservare che nella posizione teista classica,
come quella di Tommaso, certamente in Dio non ¢’¢ un prima ¢ un
poi. Ma cio non significa che in Dio il suo agire sia necessario. Anche
un atto eterno puo essere un atto libero. La decisione di creare ¢ in
Dio un atto libero eterno, ma i suoi effetti si manifestano nel tempo,
come noi constatiamo. A meno di pensare, con Emanuele Severino,
che anche tutto 'evolversi del mondo sia un insieme di eterni. Con
precisione Tommaso afferma che anche se la creazione ¢ ab aeterno,
essa non ¢ necessaria: cf., ad esempio, SThI, q. 19, a.3, ad 1m: «Ad
primum ergo dicendum quod ex hoc quod Deus ab aeterno vult aliquid,
non sequitur quod necesse est ewm illud velle».

% Facendo propria, per questo linguaggio, una citazione di LE-
NAERS, Cristiani nel XXI secolo?, 50.

% Su tale «disambiguazione» ha attirato molto bene I’attenzione
P. SEQUERL, 1l Dio affidabile. Saggio di teologia fondamentale, Queri-
niana, Brescia 1996.

'] termine «separato» presente nel lessico biblico (come gadosh,
santo, e cioe separato da ogni altra realta), se per un verso ne ricono-

332



ecc. Ben sapendo che tutti questi attributi Dio non li ha
nei modi e limiti umani conosciuti, ma in modo emi-
nente, ineguagliabile e a noi incomprensibile.

Cosl, ad esempio, nel caso emblematico della perso-
nalita di Dio, contestata dalla maggior parte det post-
teisti al «teismo personalistico», va ricordato che il tei-
smo tradizionale, attribuendola a Dio in forma analogi-
ca, non riduceva Dio né a semplice ente tra gli enti, sia
pur perfettissimo, né gli attribuiva la personalita con
tutte le limitazioni e il modo di funzionamento dell’in-
telligenza e della liberta umane. Ma intendeva attribuir-
gli in modo analogico ed eminente la massima perfezio-
ne umana, quella che ¢ alla radice della liberta e della
relazione dialogica, possibile solo tra persone (tra un io
e un tu, diceva Martin Buber) e non tra esseri imperso-
nali o tra persone e esseri impersonali (tra un io e un es,
nella terminologia di Buber).

Ben ne era cosciente Tommaso d’Aquino, esponen-
te massimo del teismo classico personalista, risponden-
do alle obiezioni che anche allora si facevano all’attri-
buzione a Dio del «nome» di «persona»: «Respondeo
dicendum quod persona significat id quod est perfectissi-
mum in tota natura. Unde, cum omne illud quod est per-

sce la insondabile alterita e trascendenza, per altro verso ne attesta la
vicinanza amorevole, come propria di colui che si fa conoscere e ri-
conoscere nel suo concedersi all’altro-da-sé in una relazione libera e
gratuita, fedele e misericordiosa.

32 Cf. E. KaNT, Critica della ragion pura, nella sezione della Dia-
lettica trascendentale intitolata «Ciritica di ogni teologia fondata su
principi speculativi della ragione» (trad. it. a cura di G. Colli, Einau-
di, Torino 1957, 649s). Ma anche, ad esempio, in Lezioni di filosofia
della religione, trad. it. a cura di C. Esposito, Bibliopolis, Napoli
1988, 110-112).

3 Cf. ancora Tommaso, che in STh1, q. 8 (De existentia dei in re-
bus) sostiene che Dio ¢ in ogni cosa «intimamente» (a. 1) ed ¢ ovun-
que «secundum se totum» (a. 4). Il che non significa che sia contenuto
in esse come avviene tra i corpi. Le realta spirituali, infatti, osserva
Tommaso, contengono cio in cui sono, come 'anima il corpo. Per
cui si puo dire, per una certa analogia, che «Deus est in rebus sicut
continens res» (a. 1, ad 2m). Ma cio nulla ha a che fare con quel pa-
nenteismo per il quale il mondo ¢ interno ed essenziale a Dio e di
conseguenza Dio diviene nell’universo.

#Traitanti esempi che si potrebbero addurre di questa costan-
te tradizione teista cristiana di intima correlazione di trascendenza
e immanenza che caratterizza Dio, mi limito a citare Paolo, «Un
solo Dio e Padre di tutti, che ¢ al di sopra di tutti, opera per mezzo
di tutti ed ¢ presente in tutti» (Ef 4,6); Agostino, per il quale Dio ¢
«antimior intimo meo et superior summo meo» (Conf. 3,6, 11); Pascal
che dice: «La felicita non sta né dentro né fuori di noi; sta in Dio, sia
fuori che dentro di noi» (Pensieri, Paoline, Cinisello Balsamo [MI]
1987, n. 465).

% Cf. la «ritrattazione» di KARL BARTH nella celebre conferen-
za L umanita di Dio, del 1956, in cui si sostiene che la «divinita» di
Dio, ovvero la sua assoluta trascendenza come totaliter aliter (total-
mente altrimenti), include la sua «umanita», ovvero la sua liberta,
messa in atto, non solo di creare I’altro da sé, ma di assumere la
natura umana, di farsi partner dell’'uomo in Gesu di Nazaret (cf. K.
BARTH, L’ umanita di Dio, trad. it. a cura di S. MERLO, Claudiana,
Torino ?2021).

% Lo sostiene con particolare convinzione il teologo spagnolo A.
TORRES QUEIRUGA, ad esempio nell’'opera Oltre il cristianesimo pre-

IL REGNO - ATTUALITA 10/2024

Jectionis, Deo sit attribuendum, eo quod etus essentia con-
tinet in se omnem perfectionem; conveniens est ut hoc no-
mem persona de Deo dicatur. Non tamen eodem modo
quod dicitur de creaturis, sed excellentiori modo; sicut et
alia nomina quae, creaturis a nobis imposita, Deo attri-
buuntur» (STh1, q. 29, a. 3).

Siamo coscienti d’aver appena sfiorato la complessita
dei problemi filosofici e teologici che il post-teismo coin-
volge, sia di metodo sia di contenuto. Abbiamo comun-
que tentato di individuarne 1 piu rilevanti, con le riserve
critiche che le posizioni post-teiste ci hanno suscitato.

Anche not siamo convinti della necessita di un ripen-
samento o meglio di una reinterpretazione della fede cri-
stiana nell’attuale contesto moderno e postmoderno.

Ci pare pero che la strada imboccata dai post-teisti,
sia pure con le migliori intenzioni, rischi di stravolgere 1
nuclei portanti di quella verita cristiana che intendono
rilanciare: trascendenza e personalita di Dio, creazione,
rivelazione, incarnazione, redenzione, risurrezione,
Trinita, escatologia... Anche per i limiti della imposta-
zione filosofico-teologica che abbiamo indicato.

Giovanni Ferrelti *

moderno, Elledici, Leumann (TO) 2013 (originale spagnolo del
2000), senza mettere con cio minimamente in questione la trascen-
denza di Dio, la creazione per amore e quindi con liberta e I’origina-
lita dell'incarnazione di Dio in Gesu di Nazaret.

37 Molto ci sarebbe da discutere su come 1 post-teisti raccontano
la nascita del «teismo» in contrapposizione alla supposta religiosita
naturalistica e matriarcale precedente. Veramente il teismo sarebbe
nato storicamente nel passaggio dal paleolitico nomade al neolitico
agrario sedentario? Veramente sarebbe stata determinante I'invasio-
ne della civilta Kurgan con 1 suoi dei maschi e guerrieri? E soprattut-
to, dal punto di vista teoretico, per il fatto che il teismo sarebbe sorto a
un dato momento della storia umana, sarebbe per cio stesso — come
essi deducono — pura invenzione umana? Non potrebbe essere, come
pensano 1 teisti, il frutto di una maggiore intellezione e/o rivelazione
della verita divina?

38 Per un’approfondita analisi filosofico-teologica della categoria
di «alleanza», elevata a principio metafisico in quanto relazione nella
differenza e liberta, cf. P. CAPELLE-DUMONT, Le principe alliance.
Tome 1. Phénoménologie de Ualliance, Hermann, Paris 2021.

% Sul concetto di rivelazione, che da tempo la teologia cristiana
non intende come la comunicazione miracolosa di proposizioni da
credere ciecamente — come 1 post-teisti in genere pensano per criticar-
lo —, ma come evento di apertura alla verita che proviene da Dio e che
I'uomo accoglie nella fede traducendolo nel proprio linguaggio analo-
gico-simbolico, cf. 1 testi illuminanti di A. TORRES QUEIRUGA, La rive-
lazione di Dio nella realizzazione dell'uomo, Borla, Roma 1991 (che ne
evidenzia il carattere di «maieutica storica») e di J.-L. MARION, Da al-
trove, la rivelazione. Contributo a una storia critica e a un concetto feno-
menico di rivelazione, Inschibboleth, Roma 2022 (che ne sottolinea la
natura di fenomeno irriducibile al piano immanente della soggettivita
umana).

1 Sulla portata rivelativa del racconto mitico-simbolico, molto
penetranti le osservazioni di L. PAREYSON, «Filosofia ed esperienza
religiosa», in Annuario filosofico 1(1985), 19-27; ora in ID., Ontologia
della liberta, Einaudi, Torino 1995, 104-106.

* Questo studio di don Giovanni Ferretti verra pubblicato anche
sulla rivista quadrimestrale Filosofia e teologia, sul terzo e ultimo nu-

mero del 2024.

333



