
SLa sfida   
del post-teismo

studio del mese

Post-cristianesimi

Forme del cristianesimo dopo il cristianesimo. 
O, ancora, un cristianesimo post-cristiano. 
Un’interpretazione del cristianesimo in chiave 
tendenzialmente etica, il divino come dimensione 
profonda, se non esclusiva, dell’umano. Le 
diverse opzioni del post-teismo, oramai diffuse 
anche in Italia, ci vengono presentate dal filosofo 
e teologo Giovanni Ferretti con una disamina 
precisa, attenta a cogliere le differenze tra loro e 
gli aspetti comuni. Pur di fronte alla necessità di 
una profonda reinterpretazione del cristianesimo 
nell’attuale contesto storico, segnato dai 
cambiamenti indotti dalla modernità e dalla 
postmodernità, l’orizzonte descritto dai post-
teismi appare come fortemente problematico. 
Il rischio – conclude Ferretti – è quello di 
privare il cristianesimo dei suoi tratti salienti, 
di stravolgere i nuclei centrali della verità 
cristiana: trascendenza e personalità di Dio, 
creazione, rivelazione e incarnazione, escatologia 
e risurrezione. Una sfida incombente a fronte 
del crollo culturale nella Chiesa cattolica e nel 
vissuto cristiano.

I l  R e g n o  -  a t t u a l i t à  1 0 / 2 0 2 4

Jo
sh

ua
 E

ar
le

321



I l  R e g n o  -  a t t u a l i t à  1 0 / 2 0 2 4 322

tu
di

o 
de

l m
es

e
S I

l post-teismo in Italia è sorto soprattutto come un 
«fenomeno d’importazione», tramite una serie 
di traduzioni di testi di autori stranieri dei quali i 
curatori mostrano di condividere le tesi. Tra que-
sti ultimi, si segnalano il presbitero cattolico Fer-
dinando Sudati e la redattrice di Adista Claudia 
Fanti; tra gli editori, Massari (Bolsena, VT), so-

prattutto per i libri di John Shelby Spong, e Gabrielli (San 
Pietro in Cariano,VR), soprattutto per l’edizione dei 4 
volumi della collana «Oltre le religioni», dichiaratamente 
post-teisti, in cui sono presenti i principali esponenti del 
post-teismo cristiano internazionale.1

L’editore Gabrielli ha inoltre pubblicato i primi libri o 
raccolte di saggi di autori italiani aderenti o simpatizzanti 
con il movimento, come Paolo Scquizzato, Gilberto 
Squizzato, Paolo Zambaldi, Paolo Gamberini, Bruno 
Mori, Franco Barbero, Federico Battistutta e altri.2

Tra le prime caratteristiche del fenomeno rileverei 
quella di essere «un vero e proprio movimento», non solo 
la posizione di un autore, come nel caso dell’«ana-teismo» 
di Richard Kearney;3 e un movimento teologico-pastora-
le diffusosi in «ambito cattolico»; il che è una novità rile-
vante, anche se s’ispira ampiamente ad autori protestanti, 
come appunto il vescovo episcopaliano emerito John 
Shelby Spong, e con questi agli autori della teologia radi-
cale della morte di Dio e, prima ancora, alla demitizzazio-
ne quale proposta da Rudolf  Bultmann, al cristianesimo 
non religioso di Dietrich Bonhoeffer o addirittura a un fi-
losofo come Baruch Spinoza. 

E per l’aspetto costruttivo, a pensatori della tradizione 
mistica, in particolare Meister Eckhart, e a uno scienziato 
e teologo cattolico come Teilhard de Chardin.

Di questo movimento cattolico è stata individuata an-
che la data di nascita, quale indicata dal teologo José 
María Vigil nel primo volume, Oltre le religioni, della col-
lana omonima.4 Essa risalirebbe a una proposta della 
Commissione teologica internazionale dell’Associazione 
ecumenica dei teologi e teologhe del terzo mondo (EAT-
WOT) lanciata sotto il titolo di «paradigma post-religio-
nale». Proposta discussa per la prima volta nel IV Simpo-
sio internazionale di teologia e scienze della religione, in-
titolato «Religione e cultura: memorie e prospettive» e 
organizzato dalla Pontificia università cattolica di Minas 
Gerais a Belo Horizonte dal 12 al 14 settembre 2011.5

In America Latina la proposta sarebbe poi stata di-
scussa e assunta come materiale di studio da innumerevoli 
gruppi di base quale «nuova necessaria fase della teologia 
della liberazione». Per un’autentica liberazione sociale 
d’ispirazione cristiana sarebbe infatti indispensabile libe-
rare il popolo dalla religiosità mitica che ancora pervade 
la religiosità cattolica e in genere quella delle religioni; re-
ligiosità che si affida passivamente a interventi straordina-
ri di un Dio inteso come signore onnipotente, separato dal 
mondo e che può intervenirvi ad arbitrio sollecitato da 
preghiere e atti di culto. Credenza mitica che impedireb-

be un attivo impegno nel processo di liberazione imma-
nente alla storia.6

Qualche anno dopo, per iniziativa di José María Vigil, 
la proposta fu ripresa coinvolgendo persone di diversi 
continenti che vi si mostravano in sintonia o avevano fatto 
da parte loro proposte teologiche analoghe, come in parti-
colare John Shelby Spong (con la sua rilettura post-teista 
del cristianesimo) e Roger Lenaers (con il suo impegno a 
una rilettura del cristianesimo in termini non religiosi).

L’esito del confronto fra questi autori è stato pubblicato 
dalla rivista Horizonte 13(2015) 37, nel «Dossiê: Paradigma 
Pós-Religional». Da esso sono tratti i capitoli del libro degli 
autori J.S. Spong, M.L. Vigil, R. Lenaers, J.M. Vigil, Oltre le 
religioni, sopra citato come primo volume della collana 
«Oltre le religioni» pubblicata dall’editore Gabrielli.7

�CARATTERISTICHE TEORETICHE 
GENERALI

Data la natura magmatica del movimento, non c’è 
da stupirsi che vi siano posizioni e sensibilità teologiche 
differenti, sia nella definizione del teismo che si vuole 
abbandonare, sia nelle alternative che al teismo si inten-
dono proporre, con la relativa reinterpretazione del cri-
stianesimo in chiave post-teista. In prima approssima-
zione mi pare che si possano individuare due forme teo-
riche di post-teismo, una più mitigata e l’altra più radi-
cale, che naturalmente include in sé anche la prima.

Comune a entrambe è la critica alla concezione di 
Dio come ente supremo separato dal mondo, «che vive 
nell’alto dei cieli», interviene negli eventi del mon- 
do dall’esterno, con azioni soprannaturali o miracolose 
oltre le leggi della natura, impone leggi di comporta-
mento etico e religioso, premiando chi le osserva, i buo-
ni, e castigando chi non le osserva, i cattivi; che è sensibi-
le alle preghiere e ai sacrifici cui risponde elargendo i 
suoi favori ecc. Concezione che viene identificata con il 
teismo classico e sarebbe alla base della religione come 
configuratasi storicamente a partire dal periodo agrario 
del Neolitico.

Un’invenzione umana che avrebbe soppiantato  
la religiosità precedente, del Paleolitico, di tipo naturali-
stico e matriarcale, che considerava sacra la natura e le 
sue energie vitali e si riteneva in profonda simbiosi con 
essa. Tale nuova concezione teista sarebbe stata fat- 
ta propria sia da Israele sia dal cristianesimo. Pervade-
rebbe i racconti della Bibbia ebraica come pure quelli 
del Nuovo Testamento; e di conseguenza tutta la dog-
matica cristiana.

La forma mitigata di post-teismo sembra mantenere la 
distinzione Dio-mondo e quindi una certa trascendenza 
o alterità di Dio rispetto al mondo, sia pure espressa in
termini di «profondità», «senso ultimo», «dimensione
profonda» o simili, spesso non privi di ambiguità. E in
certa misura sembra anche voler mantenere la persona-

( M.L.Vigil = María LÓPEZ VIGIL
  J.M.Vigil = José María VIGIL )



I l  R e g n o  -  a t t u a l i t à  1 0 / 2 0 2 4 323

lità di Dio, la creazione e l’agire libero di Dio, sia pur 
immanente nel corso del mondo.

La forma radicale o estrema di post-teismo sembra in-
vece negare ogni tipo di trascendenza, alterità o distin-
zione di Dio dal mondo, e di conseguenza la sua perso-
nalità e la sua libera azione nei confronti del mondo; 
quindi la creazione, la guida provvidenziale del corso del 
mondo, fino alla negazione di un eschaton oltre la storia 
spazio-temporale.

Come alternativa, essa propone una «religiosità co-
smica», che intende Dio come l’«Energia primordiale», 
venera la «Maestà infinita dell’universo», sta in riverenza 
e meraviglia di fronte al «Mistero del mondo». Una forma 
di «monismo cosmico» che si avvicina alla tradizione reli-
giosa orientale, in particolare buddhista, come pure alla 
tradizione mistica occidentale alla Meister Eckhart o an-
che alla filosofia di Spinoza, ove Dio è inteso come l’unica, 
eterna e necessaria sostanza, né personale né libera.8

Comune alle due posizioni è la convinzione che il 
teismo sia definitivamente «morto» nella coscienza 
dell’uomo moderno in seguito ai progressi della scienza, 
con la sua nuova visione dell’universo (scoperte astrono-
miche, evoluzione, psicoanalisi, fisica quantistica, relati-
vismo, neuroscienze, nuova cosmologia ecc.) e con la sua 
progressiva spiegazione dei fenomeni naturali.

Secondo questa diagnosi, sarebbe soprattutto la scien-
za moderna ad aver causato il progressivo distacco 
dell’uomo moderno dalla religione in generale e dal cri-
stianesimo in particolare, considerati solidali con il tei-
smo ormai scientificamente insostenibile; e il parallelo 
diffondersi dell’ateismo, inteso come la semplice nega-
zione di tale teismo e ad esso quindi speculare (come so-
stenuto dall’anateismo di Kearney).

Con la crisi del teismo si avrebbe di conseguenza la 
riduzione a costrutti mitici, semplicemente umani, di 
tutti i racconti miracolistici dell’Antico e del Nuovo Te-
stamento. Poiché questi sarebbero alla base della dog-
matica cristiana, le affermazioni fondamentali di cui es-
sa consta risulterebbero anch’esse pure invenzioni miti-
che, oggi del tutto incredibili. Tali, ad esempio, la dottri-
na della creazione, della caduta, della redenzione attra-
verso l’incarnazione di Dio in Gesù (del tutto mitico, ov-
viamente, il racconto della concezione verginale di Ma-
ria), il sacrificio della croce, la risurrezione, l’ascensione, 
la Trinità ecc.

Da questa diagnosi e dalla convinzione che la fine 
della religione teista (considerata mero costrutto storico) 
non significhi la fine della spiritualità (invece essenziale 
all’essere umano), discende l’intento teologico-pastorale 
del movimento: svestire il cristianesimo del suo rivesti-
mento mitico teista per esprimerne l’essenza in termini 
post-teisti: unica via per salvaguardarne il futuro in epo-
ca moderna e metterne a frutto il nucleo essenziale, con-
siderato capace di offrire anche oggi un importante con-
tributo alla maturazione umana.

In questa imponente operazione di «demitizzazio-
ne» ci si ritiene sollecitati e autorizzati sia dai risultati 
delle scienze religionistiche, che avrebbero attestato l’ori-
gine storica, e quindi – come si deduce – di semplice in-
venzione umana della religione teista, considerata  
un arcaico tentativo di dare un senso ai fenomeni della 
natura di cui non si conoscevano le cause effettive; sia 
dai risultati delle scienze storico-critiche applicate alla 
Bibbia, all’Antico Testamento e anche al Nuovo, che 
avrebbero appurato la non storicità di tutti i racconti  
di eventi miracolistici ivi narrati, e quindi la natura di 
costruzioni umane di carattere mitico di tutti gli ele-
menti della dogmatica cristiana. Donde l’impegno a ri-
salire all’esperienza originale di Cristo fatta dai discepo-
li, in cui si troverebbe l’essenza del messaggio cristiano 
originario.

In positivo, si va dalla proposta d’individuare quale 
esperienza umana tali costruzioni mitiche ormai obsole-
te intendevano trasmettere – una forma d’interpretazio-
ne del senso del mito cristiano in coerenza con la menta-
lità moderna e con l’esperienza spirituale umana univer-
sale – fino alla proposta di lasciare da parte tutta la cosid-
detta «storia sacra» descritta dai racconti biblici, per at-
tenersi alla «nuova storia sacra» universalmente accessi-
bile, quella del racconto della scienza cosmologica ed 
evoluzionistica moderna.

Per la prima posizione, che fa parte della forma miti-
gata di post-teismo cristiano, vorrei segnalare il pensiero 
di Spong e di Lenaers; per la seconda, che partecipa 
della forma più radicale, il pensiero di María López Vi-
gil. Per poi passare a delineare alcuni esempi di altre 
concezioni che più o meno oscillano fra le due posizioni. 
Nel descrivere le varie forme del post-teismo, saranno 
messe in luce anche le principali concezioni che caratte-
rizzano il fenomeno e che si ritrovano in misura più o 
meno accentuata nei suoi esponenti.

�ALCUNE FORME E CONCEZIONI TIPICHE 
DEL POST-TEISMO CRISTIANO

Spong e la «nuova riforma»
Il nucleo del pensiero teologico di John Shelby Spong 

(1931-2021, vescovo episcopaliano statunitense), espres-
samente post-teista, è contenuto nelle 12 tesi che egli ha 
proposto nel 1998 alla discussione delle Chiese cristiane 
come appello a una «nuova riforma». Di esse ha dato  
un ampio commento nel saggio «Le 12 tesi. Appello a 
una nuova riforma».9 Tesi che sono la sintesi del libro, 
dello stesso anno, Why Christianity Must Change or Die. 
A Bishop Speaks to Believers in Exil (HarperOne, New 
York 1998).10

La prima tesi dichiara morto il teismo, nella defi- 
nizione che ne dà, e il dovere di trovare un modo nuovo 
di concepire e parlare di Dio. Tesi determinante per 
quelle che seguono riguardanti le concezioni fondamen-



I l  R e g n o  -  a t t u a l i t à  1 0 / 2 0 2 4 324

tu
di

o 
de

l m
es

e
S

tali del cristianesimo tradizionale, dalla cristologia all’e-
scatologia.

«Il teismo come modo di definire Dio è morto. Non 
possiamo più percepire Dio in modo credibile come un 
essere dal potere soprannaturale, che vive nell’alto dei 
cieli ed è pronto a intervenire periodicamente nella sto-
ria umana, perché si compia la sua volontà. Pertanto, 
oggi la maggior parte di ciò che si dice su Dio non ha 
senso. Dobbiamo trovare un nuovo modo di concettua-
lizzare Dio e di parlarne» («Le 12 tesi», 71).

Donde la crisi della fede cristiana in cui viviamo, 
espressa in termini teistici. Ci basti qui ricordare la se-
conda tesi, sulla cristologia: «Dal momento che Dio non 
può essere concepito in termini teistici, non ha senso 
cercare d’intendere Gesù come “l’incarnazione di una 
divinità teistica”. I concetti tradizionali della cristologia 
sono, pertanto, finiti in bancarotta» (ivi, 81).

Spong, da parte sua, pensa in positivo che il nucleo 
del messaggio e della fede cristiana sia da individuare 
nell’«esperienza dell’incontro con Dio in Gesù» fatta 
dai primi discepoli (cf. ivi, 84). Mentre l’attribuzione a 
Gesù di poteri soprannaturali che gli permetterebbero 
di compiere «miracoli», come pure i racconti della na-
scita verginale, dell’incarnazione, della risurrezione, fi-
no alla concezione della Trinità, sarebbero delle costru-
zioni posteriori, con cui si è cercato di esprimere tale 
esperienza nei termini del teismo proprio della cultura 
religiosa del tempo. Oggi l’esperienza cristiana origina-
ria potrebbe però essere diversamente espressa in termi-
ni post-teisti. Ad esempio dicendo: «Forse le persone 
hanno visto e sperimentato nella sua vita “la fonte della 
Vita”, nel suo amore “la fonte dell’Amore” e nel suo es-
sere “il fondamento dell’Essere”. Forse hanno sentito in 
lui e da lui la chiamata a vivere in pienezza, ad amare 
generosamente e a essere tutto ciò che ciascuno poteva 
essere» (ivi, 84s).

Concependo il divino e l’umano non più come due 
regni separati ma come «una realtà continua», il cammi-
no verso la pienezza e il divino consisterebbe «nel farsi 
profondamente e pienamente umani» (ivi, 85), «nel tra-
scendere la necessità di sopravvivere e nell’essere capaci 
di donare se stessi nell’amore per gli altri» (ivi).

Come si vede, si tratta di un’interpretazione dell’es-
senza del cristianesimo in chiave tendenzialmente etica, 
pur senza eliminarne del tutto una qualche misteriosa 
fonte trascendente, distinta ma non separata dualistica-
mente dal mondo. Così ad esempio egli altrove afferma: 
«Io sperimento Dio come “Altro”, come “Trascenden-
za”, come “Profondità” e come il senso ultimo della vita 
(…) Il divino è la dimensione profonda dell’umano».11

Roger Lenaers e il suo cristianesimo 
non religioso
Roger Lenaers (1925-2021, presbitero gesuita belga, 

poi parroco cattolico nel Tirolo austriaco)12 ritiene che il 

cristianesimo nella sua essenza non sia una religione, 
cioè un teismo (religione e teismo sono per lui, e in gene-
re per i post-teisti, la stessa cosa), bensì «la comunità di 
coloro che si lasciano guidare dalla fede in Gesù di Na-
zaret, che riconoscono in lui la rivelazione immortale del 
Mistero assoluto o, in parole premoderne, riconoscono 
Gesù Cristo come l’eterno Figlio di Dio».13

Di conseguenza, è possibile a suo avviso abbandona-
re tutti gli elementi religiosi di cui tale fede è stata stori-
camente rivestita, come i dogmi, le leggi, i sacerdoti, i 
sacramenti, i libri sacri, i templi, i voti e le preghiere, e 
cercare di conciliarla con la modernità. Il che, a suo av-
viso, è possibile se la nuova immagine post-teista di Dio, 
come di quel «qualcosa» di misterioso che «sta dietro 
tutte le cose» ed è l’elemento chiave della religiosità, rie-
sce a includere «i due elementi classici dell’immagine 
cristiana di Dio, quelli di Creatore e di Padre» («Cristia-
nesimo e modernità sono compatibili?», 136).

Quanto alla creazione, ciò è possibile se questa viene 
intesa non come un «produrre» ma come un «esprimere 
la propria interiorità nella materia» (ivi, 135). Il cosmo 
sarebbe quindi da intendere come «l’autoespressione di 
uno Spirito assoluto che evolve lentamente», senza più 
opposizione tra «Dio» e cosmo, ma «solo distinzione» 
(ivi, 136), indispensabile per non compromettere la no-
stra libertà e la nostra autonomia. 

Quanto al termine Padre, esso richiamerebbe l’espe-
rienza che Gesù ha fatto della Realtà ultima come amo-
re assoluto nei suoi confronti, quindi non letteralmente 
come suo padre, ma per lui come un padre, che lo inco-
raggiava ad amare sempre. E si aggiunge: «Questo amo-
re assoluto non abita in cielo, ma nel cuore di tutto ciò 
che esiste e porta costantemente tutte le cose a evolvere, 
spingendo gli esseri umani a essere più umani, a essere 
più amore. Questo Qualcosa, pertanto, è un “Tu” asso-
luto, che ci dice “tu”» (ivi, 137).

Per il resto, si richiede una profonda riformulazione 
del credo cristiano in termini non più teistici. Il che impli-
ca «abbandonare il credo formulato a Nicea» (ivi, 138), 
dichiarare impossibile la risurrezione dei corpi, intende-
re la risurrezione di Cristo e la nostra come la «transizio-
ne finale verso l’Amore assoluto» (ivi, 142), considerare 
la Bibbia come un libro di parole umane, con le quali gli 
autori, dotati di capacità mistica, «hanno cercato di 
esprimere la propria intensa esperienza del Meraviglioso 
trascendente» (ivi, 147) ecc.

In conclusione egli si chiede: «Cosa resta del monu-
mento millenario cattolico, se uno abbandona il Theos e 
diventa un fedele “a-teistico”? Non ci sono dubbi: resta 
l’essenza. E questa essenza non è la formulazione del 
credo, non è un libro con le parole infallibili di Dio, non 
sono i dieci comandamenti, non è una gerarchia auto-
cratica, non sono i sacramenti e il sacerdozio o la messa e 
i rituali della liturgia, non è la preghiera di petizione né 
l’obbedienza alle regole della Chiesa. È la coscienza del 



I l  R e g n o  -  a t t u a l i t à  1 0 / 2 0 2 4 325

fatto che siamo parte di un cosmo che è l’autoespressio-
ne, in continuo movimento evolutivo, dello Spirito crea-
tivo, che è Amore, insieme al desiderio di lasciarci muo-
vere da questo Amore, seguendo Gesù, che noi cono-
sciamo come qualcuno che è eternamente vivo perché 
totalmente pieno d’amore» (ivi, 156).

Un’interpretazione del cristianesimo, quella di Lena-
ers, in termini, oltre che etici, anche «mistico-cosmici», 
come potremmo sintetizzare.

José María Vigil e la storia sacra cosmica
Molto più radicale è la posizione di José María Vigil 

(presbitero clarettiano spagnolo, naturalizzato nicara-
guense, coordinatore dell’EATWOT ed esponente di 
punta del cosiddetto nuovo paradigma post-religionale o 
post-teista), sia nella critica a tutta la visione religiosa 
cristiana teista, sia nella proposta alternativa. Quanto 
all’aspetto decostruttivo, va rilevato il suo carattere «mi-
litante». I vari elementi teisti del cristianesimo non van-
no abbandonati con discrezione, lasciandoli cadere in 
disuso; si tratta «di enunciarli e di combatterli, sia per la 
loro natura obsoleta sia, soprattutto, per il loro carattere 
nocivo».14 

La proposta alternativa abbandona del tutto ogni ri-
ferimento ai racconti biblici, considerati di natura miti-
ca, per affidarsi all’unica fonte autentica di verità anche 
per quanto riguarda il senso della vita e la promozione 
della profondità umana, e cioè al racconto della scienza. 
Bastino queste due citazioni: la prima di evidente sapore 
positivistico comtiano: «Le questioni del significato della 
nostra vita, ancestralmente controllate in maniera esclu-
siva dalla religione e più tardi anche dalla speculazione 
filosofica, hanno cambiato sede, venendo oggi esamina-
te nel laboratorio della scienza (…) la quale per la prima 
volta risponde anche in maniera ampia e in buona parte 
soddisfacente alla domanda su chi siamo e da dove venia-
mo» («Ricentrando il ruolo futuro della religione», 169).

La seconda citazione suppone la conseguente rivolu-
zione epistemologica che si propone per la teologia, ov-
vero la sostituzione del primato delle sacre Scritture co-
me libro della rivelazione di Dio con il primato del libro 
della natura, che solo la scienza interpreta correttamen-
te e in maniera universale. Del libro della natura le Scrit-
ture sarebbero infatti un semplice «commento», scritto 
dagli uomini elaborando miti con l’aiuto della fantasia 
per dare un senso e un orientamento, in epoca prescien-
tifica, alla Realtà sconosciuta. Si arriva così a dire, a pro-
posito di evoluzione contro creazione: «Le Chiese cri-
stiane (…) non sono in grado di comprendere come il 
vero “racconto”, quello fondamentale, non sia quello 
costituito dai miti biblici, ma quello che la scienza ci vie-
ne mostrando, la new cosmological story, la nuova storia 
cosmica scientifica. La nostra vera storia sacra è la storia 
sacra cosmica, la nascita del Cosmo, i suoi 13.730 milio-
ni di anni di evoluzione...».15

In questa nuova storia sacra non c’è più posto per il 
teo-centrismo, per il cristo-centrismo e tanto meno per 
l’ecclesio-centrismo, ma solo per l’oikocentrismo, che di-
venta il termine chiave della nuova religiosità post-teista. 
«Non c’è spazio – si scrive – per un’altra “centratura” 
che non sia quella della Realtà, la Realtà cosmica sacra 
totale di cui siamo parte, a cui apparteniamo, poiché è il 
nostro Oikos, la nostra grande casa. L’unico centrismo 
apparentemente praticabile in questo momento storico 
è l’oikocentrismo» («Non si tratta più di credere», 59s).

Donde la descrizione della nuova spiritualità oiko-
centrata che si propone per il post-teismo: «Procediamo 
verso il riscatto di una spiritualità centrata sulla sacralità 
della Realtà cosmica, del nostro Oikos sacro, non più su 
un cielo immaginato al di sopra delle nubi o nel retro 
ontico della metafisica. In campo religioso si cercherà 
pertanto di vivere come ciò che siamo, come Terra giun-
ta a pensare, a conoscere, ad adorare, a riscoprirsi come 
Gaia, cosmo cosciente e sacro in evoluzione» (ivi, 68).

La negazione post-teista di un Dio separato dal mon-
do, dualisticamente fuori e sopra il mondo, non compor-
terebbe quindi la negazione del «Mistero del mondo», la 
«divinità» presente in questo Universo. «Per la visione 
scientifica – si osserva – non c’è un “fuori” del cosmo né 
un “sopra”, non c’è nulla e nessuno di esterno al cosmo. 
Il che non significa negare il Mistero, la “divinità” pre-
sente in questo Universo, ma significa, questo sì, negare 
che si debbano utilizzare categorie mitiche per riferirsi a 
essa» (ivi, 64).

Donde anche la proposta di una celebrazione liturgi-
ca in riferimento non più alla storia sacra della Bibbia, 
ma alla nuova storia sacra dell’evoluzione del Cosmo 
come scoperta dalla scienza, cioè la proposta di una vera 
e propria celebrazione della «Pasqua cosmica», in cui 
«la Terra, il Cosmo, giungono a contemplarsi e a cele-
brarsi in noi».16

Nello schema di celebrazione che si propone a titolo 
di esempio, vengono ripercorse, con atteggiamento con-
templativo e adorante, le tappe dell’evoluzione del Co-
smo fino all’uomo, accompagnandole col ritornello: «E 
il Grande Mistero è lì», ad animare il processo ascenden-
te dall’energia alla materia e alla vita, fino a che, nell’uo-
mo, «la Terra inizia a vedere se stessa, a sentirsi, a pensa-
re, a riflettere nell’essere umano e nella sua scienza» 
(«Pasqua cosmica», 216). Per concludere, in atteggia-
mento adorante: «Il Grande Mistero è qui, sulla Terra e 
nel Cosmo che, in noi, diventano coscienti di se stessi, e 
venerano, adorano, contemplano inebriati, con gratitu-
dine, il Mistero che siamo e che tutto riempie» (ivi, 219).

Si salva, ci chiediamo, in questa posizione post-teista 
una qualche trascendenza di Dio o si identifica Dio con 
il mondo, la natura sacra, ove l’unica trascendenza è il 
continuo trascendersi del Cosmo? Farebbe pensare alla 
seconda alternativa, fra l’altro, il dichiarato proposito di 
ricuperare la religiosità del paleolitico, centrata sulla sa-



I l  R e g n o  -  a t t u a l i t à  1 0 / 2 0 2 4 326

tu
di

o 
de

l m
es

e
S

cralità della natura, la Grande madre che ci genera e 
nutre, da cui veniamo e a cui torniamo. Quella religiosi-
tà che a suo avviso regnava prima della svolta che con la 
rivoluzione agraria avrebbe portato, nel neolitico, alla 
religione teista. Una svolta che si giudica essere stata 
dannosa per il pianeta e per la specie umana, da cui biso-
gna prendere le distanze «ritornando a casa» dopo 
«questo non necessario e già più che sufficiente lungo 
auto-esilio».17

Più vigili su questo punto altri autori presenti in que-
sti volumi, come José Arregi (dei Paesi Baschi, già presbi-
tero francescano e teologo cattolico) e soprattutto Leo-
nardo Boff  (esponente cattolico di punta della teologia 
della liberazione), ai quali vorremmo ora accennare.

José Arregi e l’indeterminazione 
dell’alternativa
José Arregi dichiara espressamente la sua incertezza 

su come intendere ed esprimere l’alternativa al teismo. 
Contro il teismo egli afferma che ciò che chiamiamo 
«Dio» non è la spiegazione del mondo «ma è il Mistero 
del mondo, Mistero inesplicabile di bellezza e amore nel 
quale siamo, la nostra essenza ultima e la nostra vocazio-
ne suprema».18 

In ordine alla comprensione di questo unico Mistero 
del mondo, egli auspica la collaborazione tra scienza e mi-
stica con i loro rispettivi metodi: «La scienza è l’arte di 
misurare le parti del tutto. La mistica è l’arte di contem-
plare il tutto in ogni parte» («Il credo dinanzi alla scien-
za», 56). Quanto ai limiti della scienza e ai suoi possibili 
contributi allo sguardo mistico si precisa: «Riguardo a 
questa Realtà Ultima o Prima, il Mistero del mondo, le 
scienze non affermano né negano alcunché, ma, questo 
sì, impongono al nostro linguaggio un certo quadro di 
coerenza e ragionevolezza, se vogliamo dire qualcosa 
che non sminuisca il Mistero» (ivi, 65s).

Per quanto riguarda il rapporto tra Dio e cosmo, si 
critica con nettezza – in linea con tutto il post-teismo – il 
«dualismo teista» ma anche il «monismo panteista» o 
l’ateismo associato al positivismo dogmatico: «Dio o la 
Realtà ultima e il mondo – si afferma – non sono due ma 
nemmeno uno. Dio o la Profondità del Reale non è né 
dentro né fuori dal mondo. Dio non è dicibile né localiz-
zabile» (ivi, 66).

«Cos’è allora Dio – si chiede – al di là della sua im-
magine teista-personale e al di là della sua mera negazio-
ne atea associata al positivismo dogmatico? Non sappia-
mo dirlo: ci restano soltanto immagini insufficienti: Dio 
sta al mondo come il Tutto sta alla somma delle parti, 
come il Fondo o la Fonte di tutte le forme, l’Essere degli 
esseri, la Creatività dell’universo (…) La Comunione di 
tutti gli esseri, (…) l’Io di ogni tu e il Tu di ogni io, (…) 
l’Informazione universale, o l’Anima del mondo, o la 
Coscienza dell’universo, o la tenerezza degli amanti» 
(ivi, 67).

L’alternativa al «teismo personalista» rimane quindi 
indeterminata o dalle molte immagini o nomi. In accor-
do, ci pare, con la tradizione dell’apofatismo mistico, che 
spesso ricorre nei post-teisti.

Leonardo Boff e l’ecospiritualità
Indubbiamente più avvertito teologicamente e filoso-

ficamente circa il rapporto Dio-Cosmo appare Leonardo 
Boff, tanto che non mi parrebbe da considerare tra i post-
teisti in senso stretto, data la sua chiara affermazione della 
distinzione e trascendenza di Dio rispetto al mondo.

Nonostante alcune ambiguità terminologiche, come il 
titolo del suo saggio «Il Dio che sorge nel processo della 
cosmogenesi».19 Egli infatti distingue nettamente tra ciò 
che può constatare la scienza e ciò a cui possono giungere 
la filosofia e la teologia, ovvero l’intelligenza umana ani-
mata dall’amore; intelligenza che anche lo scienziato, co-
me essere umano, può mettere in atto, oltre e indipenden-
temente dagli esiti del suo metodo strettamente scientifico. 

La scienza, infatti, come tale nulla sa e nulla può dire 
di ciò che c’era prima del Big Bang e della stessa «Energia 
di fondo» o «Vuoto gravido» immaginato dagli astrofisici 
come sfondo da cui sarebbe sorto il punto iniziale che ne 
sarebbe all’origine. Ma l’ordine finalistico del processo 
cosmologico che conduce al sorgere della coscienza uma-
na, secondo il cosiddetto «principio antropico», non solo 
suscita meraviglia e profondo rispetto, ma «rimanda a un 
Ordine supremo: la coscienza e lo spirito indicano una 
Coscienza superiore e trascendente» (ivi, 110).

«A rigore – si precisa – l’Energia di fondo appartiene 
all’attuale ordine delle cose. Ma essa rimanda a una Re-
altà che è ancor più misteriosa e indecifrabile del Vuoto 
gravido, molto al di là di ciò che noi possiamo immagi-
nare. Questo Vuoto gravido è una metafora di questa 
Realtà originaria, autenticamente misteriosa e affasci-
nante» (ivi, 112).

In pratica, ci pare che Boff  riprenda l’argomento tra-
dizionale in favore dell’esistenza di Dio, che parte dall’or-
dine e dalla finalità della natura. Se non come dimostra-
zione scientificamente rigorosa, almeno come argomento 
con una portata veritativa simile a quella che Kant attri-
buiva alle prove dell’esistenza di Dio: quella di essere suffi-
cienti a convincere in ordine alla prassi etica.20 Tanto più, 
come sostiene Boff, se alla ragione si aggiunge l’intelligen-
za del cuore o «la ragione cordiale», come egli la chiama, 
non senza assonanze con le «ragioni del cuore» di Pascal.

In senso non immanentistico sarebbero quindi da in-
tendere – a nostro avviso – anche alcune espressioni am-
bigue di Boff  come le seguenti, che aprono alla «ecospiri-
tualità» quale l’intende e la propone l’autore: «Se tutto è 
energia in reti di relazioni, noi siamo in maniera speciale 
imbevuti di energia vitale, spirituale, cosmica. È attraver-
so di noi che la Terra e lo stesso Universo acquistano co-
scienza rivolgendosi anch’essi, a loro modo, alla Fonte sa-
cra di tutto l’essere e di tutta l’energia. Questa Energia, che 



I l  R e g n o  -  a t t u a l i t à  1 0 / 2 0 2 4 327

ci rende vivi, è l’altro nome di Dio o dello Spirito creatore e 
vivificatore. Tale visione dà origine a una spiritualità: ab-
bracciare il mondo significa abbracciare Dio, il quale si 
nasconde ed emerge in ogni essere. (…) Il principio co-
smologico dell’auto-organizzazione dell’Universo sta 
operando in ciascuna delle parti e nel Tutto. Senza nome 
e senza immagine. Dio è il nome che le religioni hanno 
trovato per liberarlo dall’anonimato e inserirlo nella no-
stra coscienza e nella nostra celebrazione» (ivi, 114s).21

Una spiritualità, quella proposta da Boff, che si po-
trebbe definire di «naturalismo cosmico». Essa intreccia 
– in sintonia con l’intero movimento post-teista – visione 
scientifica e visione mistica, non senza una strana commi-
stione tra le due, e soprattutto non senza ambiguità sul te-
ma della trascendenza di Dio, che rischia di essere ridotto 
all’energia che pervade e muove il mondo, quale constata-
ta o ipotizzata dalla scienza odierna.22

Paolo Gamberini e il monismo relativo
L’intreccio tra scienza e mistica è teorizzato come me-

todo di lavoro teologico anche da Paolo Gamberini nel 
recente libro, sopra citato, Deus duepuntozero. Ripensare 
la fede nel post-teismo, del 2022.23 A mio avviso esso rientra 
fra i testi finora più impegnati teologicamente in modo 
organico e costruttivo tra quelli a me noti della corrente 
post-teista.

Intento del libro, come indicato nel sottotitolo, è quel-
lo di ripensare il cristianesimo in epoca di post-teismo, che 
costituirebbe in campo culturale-religioso un vero e pro-
prio «cambiamento di paradigma», nel senso inteso da 
Thomas Kuhn.

Nell’ambito del movimento post-teista cristiano si vor-
rebbe però passare dalla fase destrutturante, che avrebbe 
ben individuato il teismo da criticare ma non l’alternativa 
da proporre, a una fase costruttiva, di sistema, in grado di 
connettere in modo organico i risultati della ricerca stori-
co-critica dei Vangeli, le più recenti scoperte scientifiche 
– in particolare quelle della fisica quantistica e delle neu-
roscienze –, le varie concezioni mistiche e la filosofia rela-
zionale (cf. Deus duepuntozero, 24). S’intende, quindi, pro-
cedere con metodo inter- e trans-disciplinare.

Ma anche, ed è questa a nostro avviso una delle carat-
teristiche originali dell’opera, «movendosi dall’interno 
della stessa tradizione teista, in particolare della tradizio-
ne filosofica e teologica del neoplatonismo» (ivi, 18). Infat-
ti, come si prosegue, «le cose antiche presenti in questa 
tradizione di pensiero sono un tesoro per la fede cristiana 
e rappresentano aperture per la visione panenteista e post-
teista» (ivi).

Il neoplatonismo panenteista, ad esempio, sarebbe 
per l’autore già presente in san Tommaso e avrebbe am-
piamente influenzato Meister Eckhart, a cui nell’opera si 
fa spesso riferimento. Elementi panenteistici sarebbero 
peraltro già presenti nel Nuovo Testamento, soprattutto 
in Paolo e nel Vangelo di Giovanni, che parlano della 

pervasiva presenza di Dio in tutta la realtà e di una pro-
fonda unità di Gesù con Dio, a cui tutti siamo chiamati e 
coinvolti.24

Come punto di partenza del discorso, Gamberini fa 
proprie sia la diagnosi della crisi del teismo data dai post-
teisti, sia la loro definizione del «teismo» quale concezio-
ne che si immagina un Dio sovra-mondano, «separato dal 
mondo e che, di volta in volta a sua discrezione e arbitrio, 
interviene ora qui ora là» (ivi, 14). «Un essere personale 
che agisce nel mondo con miracoli, azioni particolari: at-
traverso l’ispirazione profetica, l’incarnazione, la provvi-
denza e il giudizio finale» (ivi, 33). Immagine che sarebbe 
costitutiva delle religioni, tra cui l’ebraismo, il cristianesi-
mo e l’islam.

A differenza dell’ateismo, il post-teismo non rifiute-
rebbe però qualsiasi trascendenza, ma solo la trascenden-
za di tale immagine di Dio (ivi, 14). Anche se poco dopo, e 
nel corso del volume, l’unica trascendenza che si sostiene 
sembra essere quella dell’«auto-trascendenza» propria 
del mondo, di cui sarebbe fonte il «logos comune e misti-
co», che pervade ogni cosa ed esprime la natura stessa di 
Dio (ivi, 19).

Di conseguenza, l’autore negherà la distinzione asso-
luta tra Dio e mondo, considerata espressione di una logi-
ca duale, e sosterrà la tesi dell’«identità relazionale» tra 
Dio e mondo ovvero il cosiddetto «monismo relativo» (cf. 
ivi, 24 e passim), che convergerebbe con il «panenteismo» 
(ivi, 18, 467s).25 Monismo relativo o relazionale che costi-
tuisce la chiave di volta della sua reinterpretazione della 
fede cristiana: «Il monismo relativo presentato in questo 
libro intende essere una proposta di rilettura della fede 
cristiana» (ivi, 24). 

Come viene inteso questo «monismo relativo»? Gam-
berini lo descrive ricorrendo alla formula (x = x + y), che 
ripetutamente s’impegna a spiegare nel testo. Ad esem-
pio: «La trascendenza e l’assolutezza di Dio (x = x) si dan-
no nella sua relatività (x + y). Se l’identità di Dio si deter-
mina nella relazione al creato (x = x + y), significa che ciò 
che individua la creatura (principium individuationis) è 
proprio anche di Dio, non per identità assoluta (x = y) ma 
per identità relativa» (ivi, 76). 

Cosa sia in concreto questa «identità relativa» viene in 
qualche modo precisato in seguito ove si parlerà, ad esem-
pio, di «unità nella differenza» o di «distinzione, che è resa 
possibile da un’unità che la precede, l’abbraccia e la costi-
tuisce» (ivi, 467-68).

Più chiaramente, in un altro testo si dirà: «Nel moni-
smo relativo i due aspetti (x) e (x + y) sono distinti solo for-
malmente; in realtà c’è identità tra loro. Come le due facce 
di una moneta, che non sono uguali, ma la stessa moneta, 
così Dio si identifica con la sua relazione con il creato, in 
virtù del suo essere creatività originaria».26

Il punto discriminante rispetto al teismo tradiziona-
le, mi pare di capire, è che mentre in tale teismo il mon-
do non può essere senza Dio che ne è il creatore e il fon-



I l  R e g n o  -  a t t u a l i t à  1 0 / 2 0 2 4 328

tu
di

o 
de

l m
es

e
S

damento, nel monismo relativo è Dio che non può esse-
re senza il mondo, dato che il mondo è la sua autoe-
spressione, l’esito del suo essere essenzialmente sempre 
in atto, in modo immutabile, e quindi sempre autoespri-
mentesi nel creare.

Il mondo insiste quindi in Dio, gli è essenziale, anche 
se non gli aggiunge nulla. Come dice san Tommaso – e 
questo sarebbe un elemento cardine del suo neoplatoni-
smo – Dio è l’Ipsum esse per se subsistens, cui gli enti nulla 
possono aggiungere. Essi, infatti, sono già da sempre in 
Dio come sue idee coessenziali e anche come effetto della 
sua azione immanente. Dio non ha bisogno di passare 
dalla potenza all’atto né per crearli né per conoscerli per-
ché li ha già da sempre in sé, fanno parte della sua essen-
za, sono «uno» in lui.27

Come conseguenza di questa idea di «monismo relati-
vo», si nega espressamente la libertà della creazione, con 
l’argomento che essa sarebbe un atto di arbitrio e intro-
durrebbe in Dio qualcosa di analogo al tempo (cf. Deus 
duepuntozero, ad esempio 191, 376). Si darebbe infatti 
uno stato in cui Dio è in grado di creare o non creare, fare 
x o y, seguito da uno stato in cui Dio sceglie x o y (cf. ivi,  
376).28 Segue la negazione della personalità di Dio in 
quanto sarebbe connessa a tale libertà e legata al tempo. E 
anche una profonda revisione sia della cristologia sia della 
dottrina della Trinità di Dio.

Come s’afferma fin dalle prime battute dell’opera, 
«tale idea di Dio come relazione essenziale con il creato e 
non più separato, implica una ricomprensione dei due 
misteri fondamentali della fede cristiana: l’incarnazione 
di Dio e la Trinità di Dio» (ivi, 39).

L’incarnazione, spogliata del mito cristiano teista, va 
intesa come il vertice apicale dell’autoespressione o co-
municazione graduale di Dio nel mondo (ivi, 36 e pas-
sim).29 Non quindi un evento singolare, ma un evento co-
smico; non un evento qualitativamente diverso dagli altri, 
ma se mai solo quantitativamente; o meglio offerto da Dio 
a tutti gli uomini e recepito secondo la capacità e la libertà 
di ognuno.

Dio si autocomunica sempre ugualmente a tutti ed è 
presente e attivo ugualmente in tutti, senza preferenze, nel 
processo di auto-trascendenza del mondo in cui si espri-
me. Ma ciascuno ne accoglie secondo le sue capacita. 
«Nel processo di autotrascendimento di tutta la realtà, 
Gesù di Nazaret non è un’eccezione ma rappresenta il 
culmine della recezione e dell’accoglienza creata del mi-
stero di Dio che si comunica» (ivi, 37).

La Trinità? «È per così dire una metafora per espri-
mere la relazionalità assoluta dell’essenza divina» (ivi, 
410). Ove per tale relazionalità assoluta s’intende non la 
relazionalità intratrinitaria tra le persone del Padre, del 
Figlio e dello Spirito, come intende il credo cristiano, ma 
la relazionalità con il «creato» o «mondo», che viene così 
a far parte dell’essenza divina, nel senso dell’«identità re-
lazionale» espressa con la formula già citata di x = x+y (cf. 

ivi, 356s; 76s; cf. anche 159, ove si parla di «identità reale 
di Dio con la sua relazione al creato»).

In sintesi, per Gamberini, «Dio è Trinità, non perché è 
tre persone, ma è Trinità in quanto relazione sostanziale 
alla creatura. Il linguaggio trinitario non descrive tanto 
l’intimo essere di Dio a prescindere dalla nostra creatura-
lità, quanto intende articolare la relazione di tutte le cose 
in Dio» (ivi, 410).

A nostro avviso, se va certamente apprezzato il tenta-
tivo di Gamberini di ripensare le fondamentali verità 
cristiane alla luce della cultura moderna, ritenuta ormai 
post-teista, il risultato, formulato nella tesi del «monismo 
relativo», suscita seri interrogativi per il concreto rischio 
di stravolgere i capisaldi della fede cristiana, quali la  
personalità di Dio, la libertà della creazione e la consi-
stenza del creato come realtà distinta da Dio, l’originali-
tà unica dell’incarnazione del Figlio di Dio e la conce-
zione trinitaria di Dio. Forse anche per un eccessivo ap-
piattimento acritico sulle posizioni post-teiste, sulle quali 
vorremmo ora formulare alcune osservazioni critiche in 
riferimento ai numerosi problemi filosofici e teologici 
che coinvolgono.

�PROBLEMI FILOSOFICI E TEOLOGICI  
NEL POST-TEISMO E OSSERVAZIONI  
CRITICO-VALUTATIVE

Tanti sono i problemi filosofici e teologici implicati in 
questo movimento di vera e propria decostruzione e ri-
strutturazione radicale del cristianesimo. Ne accennerò 
alcuni sotto forma di un sintetico bilancio dei meriti da ri-
conoscere al movimento e dei punti che ritengo più discu-
tibili. Tra i meriti soprattutto i seguenti tre.

Il merito di aver posto la questione di Dio al centro del 
ripensamento globale del cristianesimo nell’attuale fase 
culturale, in cui la secolarizzazione si caratterizza sempre 
più per la globalizzazione dei risultati della scienza e della 
tecnica, che ci hanno fatto uscire dalla «visione incantata» 
del mondo; per la crescente maturazione della coscienza 
etica più rispettosa dell’individualità e della libertà perso-
nale; per la diffusione del pluralismo religioso, in cui le 
varie visioni di Dio si incontrano e confrontano e nessuna 
può ormai pretendere il monopolio esclusivo del divino.

Il merito d’avere, in tale contesto, evidenziato e critica-
to alcune visioni arcaiche e distorte di Dio presenti nella 
tradizione religiosa, anche cristiana: ad esempio la visione 
di Dio come ente separato dal mondo, maschilista e guer-
riero, che opera arbitrariamente nel mondo come causa 
tra le cause, impone del tutto eteronomamente norme di 
comportamento costringendo a osservarle con premi e 
castighi… In una parola, quella visione «sacrale» di Dio 
come mysterium tremendum et fascinans, alla Rudolf  Ot-
to, che già Gesù aveva disambiguato nei confronti dell’An-
tico Testamento, presentando il Padre celeste come tutto 
e solo amore misericordioso.30



I l  R e g n o  -  a t t u a l i t à  1 0 / 2 0 2 4 329

Il merito d’aver richiamato alla necessità di porre l’e-
sperienza spirituale e mistica al centro della vita cristiana, 
evitando di ridurre il cristianesimo a ideologia, legalismo 
o ritualismo. Un richiamo accompagnato dal tentativo, 
certamente più problematico ma apprezzabile, di collega-
re l’universalità unificante del pensiero scientifico con la 
presunta universalità unificante della spiritualità mistica 
di tipo cosmico-ecologico.

Tra i punti discutibili (o da discutere) nelle questioni 
a tutto campo che questo post-teismo cristiano coinvol-
ge, ne segnalerò qui alcuni tra quelli che mi paiono più 
rilevanti.

Sulla definizione di teismo
È discutibile, anzitutto, il fatto che i post-teisti estenda-

no arbitrariamente a tutta la tradizione religiosa, anche 
ebraico-cristiana, la definizione di «teismo» che danno: un 
Dio separato dal mondo e che vi interviene dall’esterno 
con azioni puntuali soprannaturali. Il «teismo» proprio 
della tradizione ebraico-cristiana, e non solo, non si carat-
terizza, infatti, per la concezione di Dio come un ente se-
parato dal mondo, bensì perché lo intende come l’essere 
distinto dal mondo e creatore libero del mondo e in que-
sto senso trascendente il mondo; e, soprattutto, perché lo 
ritiene dotato, in senso analogico, di intelligenza e libertà 
e quindi di personalità.31 

Così, ad esempio, nella terminologia consolidatasi in 
epoca illuministica (quale definita da Kant),32 il teismo si 
definisce in contrapposizione al deismo, proprio perché 
mentre il deismo attribuisce a Dio solo predicati trascen-
dentali, come l’assolutezza, l’infinità, la necessità, l’eterni-
tà e simili, il teismo gli attribuisce anche i predicati non 
trascendentali dell’intelligenza e della libertà e quindi la 
personalità. Ma né l’uno né l’altro, opponendosi all’atei-
smo, si definivano pensando Dio come separato dal mon-
do; se mai, in quanto lo pensavano come distinto dal 
mondo, si distinguevano dal panteismo. 

Tutta la tradizione ebraico-cristiana, dall’Antico e 
Nuovo Testamento fino alla tradizione catechistica più 
comune, ha infatti sempre inteso Dio come presente e 
operante ovunque, in cielo, in terra e in ogni luogo (come 
affermava lo stesso catechismo di Pio X),33 mai opponen-
do trascendenza e immanenza, signoria di Dio sul mondo 
e sua presenza operante in esso. Il cielo, in cui Dio abite-
rebbe, è sempre stata un’evidente metafora cosmologica! 
Dio, in quanto costantemente inteso come puro spirito, 
non è infatti localizzabile sopra o sotto, fuori o entro il 
mondo!34 Fino a comprendere che la trascendenza asso-
luta di Dio si caratterizza proprio per la sua suprema ca-
pacità di essere tutto in tutti, tutto per tutti, capace di 
amare ciascuno con tutto se stesso, fino a essere colui che 
nella sua libertà e amore sovrani è in grado di assumere 
come propria la stessa natura umana.35

Così pure non è essenziale, al teismo classico, attribu-
ire a Dio degli interventi puntuali soprannaturali dall’e-

sterno del mondo, ma solo l’agire provvidenziale nel 
mondo, soprattutto attraverso le cosiddette «cause se-
conde».

La messa in questione attuale, da parte di alcuni espo-
nenti della teologia cattolica, non solo dell’effettività ma 
anche della possibilità teoretica di interventi puntuali di 
Dio quale causa tra le cause del mondo, i cosiddetti «mi-
racoli» come eccezioni alle leggi della natura, non mi pare 
quindi intacchi il nucleo essenziale del teismo tradizionale 
cristiano.36 Mentre invece esso viene profondamente con-
traddetto dal post-teismo quando, nel criticare la visione 
di un Dio separato dal mondo, ne mette espressamente o 
implicitamente in discussione sia la distinzione dal mondo 
sia la libertà e la personalità.

�Sul posto attribuito alla scienza 
in teologia
Molto problematico è il posto che il post-teismo attribuisce 

alla scienza in teologia – in particolare nelle forme più re-
centi: fisica quantica, odierna cosmologia, neuroscienze, 
ma anche scienze antropologiche o storico-critiche – fino 
a elevarla a fonte di conoscenza unica o comunque deter-
minante anche in campo teologico-religioso (cf. quanto 
scritto in precedenza sulla «nuova storia sacra»).

La scienza, per il post-teismo, sarebbe determinante 
sia per individuare ciò che nelle affermazioni cristiane 
non è più credibile perché alla luce delle nuove scoperte 
scientifiche si sarebbe rivelato frutto di elaborazioni miti-
che prescientifiche (come se – osservo – l’oggetto fonda-
mentale della teologia fosse quello di dirci «come vanno le 
cose nel cosmo sperimentabile»), sia per offrire concetti e 
immagini più veri di Dio: ad esempio Dio o il divino da 
intendersi come l’energia che pervade l’universo e lo fa 
evolvere (come se – osservo – tali qualifiche cosmologiche 
non si applicassero a Dio, mistero incomprensibile e indi-
cibile, in modo solo analogico o simbolico come quelle di 
natura antropologica).

Problematico inoltre, a mio avviso, è ritenere che la 
scienza come tale, con il suo metodo ipotetico-sperimen-
tale, possa essere un’alleata nella visione mistica o sacrale 
della natura, ovvero possa cogliere il mondo come Miste-
ro divino. Altra cosa è che lo possano fare gli scienziati i 
quali, in quanto uomini come gli altri, sono in grado di ri-
flettere filosoficamente e intuire la realtà col senso religio-
so o la luce della fede, ben oltre i risultati ottenuti col solo 
metodo scientifico.

Sulla sacralizzazione 
o risacralizzazione della natura
Pone problemi storici e teoretici anche la sacralizzazio-

ne o risacralizzazione della natura, di cui parla il post-tei-
smo: sia per come la oppone alla cosiddetta desacralizza-
zione della natura operata dal teismo con la dottrina della 
creazione, sia per come la propone quale visione religiosa 
della natura da ricuperare o a cui tornare.



I l  R e g n o  -  a t t u a l i t à  1 0 / 2 0 2 4 330

tu
di

o 
de

l m
es

e
S

Certamente sia l’ebraismo sia il cristianesimo hanno 
superato ogni forma di idolatria della natura o delle forze 
della natura, e in questo l’hanno effettivamente desacra-
lizzata o non considerata «divina». Ma non per questo 
hanno svalutato la natura riducendola solo a materia 
inerte e amorfa a disposizione dell’uomo.

Come storicamente avvenuto, piuttosto, in seguito alla 
rivoluzione scientifico-tecnica dei secoli XVI e XVII (si 
ricordi in particolare Francesco Bacone, per il quale la 
scienza deve assicurare all’uomo il dominio della natura) 
e al sorgere dell’economia capitalistica. Per il teismo 
ebraico-cristiano, invece, la natura, lungi dall’essere pura 
materia da sfruttare, è stata creata da Dio come buona, ci 
parla di Dio e loda Dio (cf. i Salmi), è segno della sua gran-
dezza, bontà, provvidenza, e l’uomo deve prendersene 
cura (cf. l’enciclica di papa Francesco Laudato si’).

Quanto al superamento della visione mitico-sacrale 
della natura, non bisognerebbe dimenticare, oltre alla na-
scita del teismo cui si attribuiscono tutte le colpe,37 lo stac-
co filosofico/religioso operato nella cosiddetta «età assia-
le» (tra l’800 e il 200 a.C.), che ha svincolato l’uomo da 
una mera subordinazione ai ritmi necessitanti della natu-
ra in cui viveva come immerso e indistinto, facendogli 

prendere coscienza di sé come persona libera e cosciente. 
Un processo storico difficilmente contestabile quale pro-
gresso in umanizzazione. 

Il posto dato alla mistica unitiva 
o fusionale
Molto problematico è il posto preferenziale che i 

post-teisti danno alla mistica unitiva o fusionale, di ma-
trice metafisico-religiosa prevalentemente orientale, in 
cui l’io umano scompare o si annulla nel divino della 
natura, invece che alla mistica relazionale, cristiano-oc-
cidentale, che mantiene la distinzione e l’autonomia 
anche nella più stretta relazione unitiva tra Dio e uomo. 
Distinzione e autonomia basate sulla libertà, di Dio e 
dell’uomo, come ben espressa dalla categoria biblica di 
alleanza.38

Si ricordi che anche nella definizione calcedonese 
dell’unione ipostatica di Gesù con Dio (la massima 
unione di un uomo con Dio che sia stata pensata), si riaf-
ferma la distinzione della natura umana da quella divi-
na (criticando il monofisismo); mentre nel dogma trini-
tario, pur affermando l’unità nella «sostanza», si affer-
ma la distinzione delle tre Persone divine.

11 I 4 volumi, tutti editi da Gabrielli, San Pietro in Cariano (VR),  I 4 volumi, tutti editi da Gabrielli, San Pietro in Cariano (VR), 
sono in successione: 1. sono in successione: 1. J.S. Spong, M.L. Vigil, R. Lenaers, J.M. J.S. Spong, M.L. Vigil, R. Lenaers, J.M. 
VigilVigil, , Oltre le religioni. Una nuova epoca per la spiritualità umana, Oltre le religioni. Una nuova epoca per la spiritualità umana, 
prefazione di M. prefazione di M. BarrosBarros, a cura di C. , a cura di C. FantiFanti e F.  e F. SudatiSudati, 2016. 2. , 2016. 2. J. J. 
Arregi, L. Boff, I. Gebara, M. Gonzalo, D. O’Murchu, J.M. Arregi, L. Boff, I. Gebara, M. Gonzalo, D. O’Murchu, J.M. 
VigilVigil, , Il Cosmo come rivelazione. Una nuova storia sacra per l’umaniIl Cosmo come rivelazione. Una nuova storia sacra per l’umani--
tà,tà, a cura di C. Fanti e J.M. Vigil, prefazione di P. Benvenuti, 2018.  a cura di C. Fanti e J.M. Vigil, prefazione di P. Benvenuti, 2018. 
3. 3. J.M. Vigil, D. Molineaux, M.J. Ress, F. Sudati, S. VillamaJ.M. Vigil, D. Molineaux, M.J. Ress, F. Sudati, S. Villama--
yor, M. Foxyor, M. Fox, , Una spiritualità oltre il mito. Dal frutto proibito alla riUna spiritualità oltre il mito. Dal frutto proibito alla ri--
voluzione della conoscenza, voluzione della conoscenza, a cura di C. a cura di C. FantiFanti e J.M.  e J.M. VigilVigil, prefazio, prefazio--
ne di F. ne di F. CominaComina, 2019. 4. , 2019. 4. J. Arregi, C. Magallón, M.J. Ress, G. J. Arregi, C. Magallón, M.J. Ress, G. 
Squizzato, J.M. Vigil, S. VillamayorSquizzato, J.M. Vigil, S. Villamayor, , Oltre Dio. In ascolto del Oltre Dio. In ascolto del 
Mistero senza nome,Mistero senza nome, a cura di C.  a cura di C. FantiFanti e J.M.  e J.M. VigilVigil, prefazione di P. , prefazione di P. 
ScquizzatoScquizzato, 2021. Da segnalare anche, in contemporanea con que, 2021. Da segnalare anche, in contemporanea con que--
sti 4 volumi, la pubblicazione del libro di J.S. sti 4 volumi, la pubblicazione del libro di J.S. SpongSpong, , Vita eterna: una Vita eterna: una 
nuova visione. Oltre la religione, il teismo, il cielo e l’inferno,nuova visione. Oltre la religione, il teismo, il cielo e l’inferno, trad. it. a  trad. it. a 
cura di F. Sudati, prefazione di F. Battistutta, Gabrielli, 2017 (origicura di F. Sudati, prefazione di F. Battistutta, Gabrielli, 2017 (origi--
nale inglese del 2009).nale inglese del 2009).

22 In particolare, sempre per l’editore Gabrielli: P.  In particolare, sempre per l’editore Gabrielli: P. ScquizzatoScquizzato (a  (a 
cura di), cura di), La goccia che fa traboccare il vaso. La preghiera nella grande La goccia che fa traboccare il vaso. La preghiera nella grande 
provaprova, 2020; P. , 2020; P. ZambaldiZambaldi, , Conversando con Baruch. Spinoza, un fiConversando con Baruch. Spinoza, un fi--
losofo «oltre le religioni»,losofo «oltre le religioni», prefazione di P. Gamberini, 2022; P.  prefazione di P. Gamberini, 2022; P. GamGam--
beriniberini, Deus duepuntozero. Ripensare la fede nel post-teismo, Deus duepuntozero. Ripensare la fede nel post-teismo,,  prefazioprefazio--
ne di R. Battocchio, 2022; B. ne di R. Battocchio, 2022; B. MoriMori, , Per un cristianesimo senza reliPer un cristianesimo senza reli--
gione. Ritrovare la «Via» di Gesù di Nazareth,gione. Ritrovare la «Via» di Gesù di Nazareth, 2022;  2022; J. Arregi, M. J. Arregi, M. 
Busso, M.J. Ress, J.M. VigilBusso, M.J. Ress, J.M. Vigil, , Quale Dio, quale cristianesimo. La Quale Dio, quale cristianesimo. La 
metamorfosi della fede nel XXI secolo,metamorfosi della fede nel XXI secolo, a cura di C.  a cura di C. FantiFanti, prefazione di , prefazione di 
P. Scquizzato, 2022; P. P. Scquizzato, 2022; P. ScquizzatoScquizzato (a cura di),  (a cura di), Del male, di Dio e del Del male, di Dio e del 
nostro amore. Ventuno dialoghi e un saggio,nostro amore. Ventuno dialoghi e un saggio, 2023. Il volume  2023. Il volume Quale Quale 
Dio, quale cristianesimoDio, quale cristianesimo raccoglie gli interventi del 1 raccoglie gli interventi del 1oo incontro inter incontro inter--
nazionale sul nuovo paradigma post-teista, organizzato da Gabrielli nazionale sul nuovo paradigma post-teista, organizzato da Gabrielli 
il 2 aprile 2022 in collaborazione con il 2 aprile 2022 in collaborazione con AdistaAdista. Circa il tono del discor. Circa il tono del discor--
so è significativo quanto scrive so è significativo quanto scrive C. FantiC. Fanti, ripreso nel lancio del volu, ripreso nel lancio del volu--
me: «Di fronte alla scelta tra un me: «Di fronte alla scelta tra un cambiamentocambiamento  radicaleradicale – attraverso  – attraverso 
un’imprescindibile decostruzione dell’esistente – e un’imprescindibile decostruzione dell’esistente – e l’arroccamentol’arroccamento  
sulle posizioni tradizionali, è la prima alternativa l’unica che sembra sulle posizioni tradizionali, è la prima alternativa l’unica che sembra 
capace di futuro» (Introduzione, 11). In sintonia con le tesi fondacapace di futuro» (Introduzione, 11). In sintonia con le tesi fonda--
mentali del post-teismo si considerano anche F. mentali del post-teismo si considerano anche F. BarberoBarbero (cf. in par (cf. in par--

ticolare il suo ticolare il suo Confessione di fede di un ereticoConfessione di fede di un eretico, Edizioni Mille, Pinero, Edizioni Mille, Pinero--
lo 2017) e F. lo 2017) e F. BattistuttaBattistutta (cf. in particolare il suo  (cf. in particolare il suo Misticopolitica. Misticopolitica. 
Orizzonti della spiritualità post-religiosa,Orizzonti della spiritualità post-religiosa, Effigi, Arcidosso 2022). Effigi, Arcidosso 2022).

33 R.  R. KearneyKearney, , Anatheism. Returning to God After GodAnatheism. Returning to God After God, Colum, Colum--
bia University Press, New York 2010; trad. it. bia University Press, New York 2010; trad. it. Ana-teismo. Tornare a Ana-teismo. Tornare a 
Dio dopo Dio,Dio dopo Dio, trad. it. a cura di M.  trad. it. a cura di M. ZurloZurlo, introduzione di G. , introduzione di G. VattiVatti--
momo, Fazi, Roma 2012., Fazi, Roma 2012.

44 Cf. J.M.  Cf. J.M. VigilVigil, «Ricentrando il ruolo futuro della religione: , «Ricentrando il ruolo futuro della religione: 
umanizzare l’Umanità», in umanizzare l’Umanità», in Spong, Vigil, Lenaers, VigilSpong, Vigil, Lenaers, Vigil, , Oltre le Oltre le 
religionireligioni, 159., 159.

55 Gli interventi e i dibattiti successivi, raccolti nella rivista  Gli interventi e i dibattiti successivi, raccolti nella rivista Voices Voices 
of the Third Worldof the Third World, 2012, n. 1 fascicolo intitolato , 2012, n. 1 fascicolo intitolato Towards a Post-ReliTowards a Post-Reli--
gional Paradigm?, sgional Paradigm?, sono stati tradotti e pubblicati in italiano per ampi ono stati tradotti e pubblicati in italiano per ampi 
stralci dalla rivista stralci dalla rivista AdistaAdista, 2012, n. 16 (Suppl. n. 1 al n. 6134), 3-7, a , 2012, n. 16 (Suppl. n. 1 al n. 6134), 3-7, a 
cura di C. cura di C. FantiFanti..

66 Non mi pare improprio avvertire, in questa valutazione, l’eco  Non mi pare improprio avvertire, in questa valutazione, l’eco 
del giudizio di del giudizio di Karl MarxKarl Marx quale espresso nell’Introduzione a  quale espresso nell’Introduzione a Per la Per la 
critica della filosofia del diritto di Hegelcritica della filosofia del diritto di Hegel e sintetizzato nella celebre la e sintetizzato nella celebre la--
pidaria espressione: «La religione è l’oppio del popolo».pidaria espressione: «La religione è l’oppio del popolo».

77 I saggi ivi contenuti erano già stati parzialmente pubblicati in  I saggi ivi contenuti erano già stati parzialmente pubblicati in 
italiano dalla rivista italiano dalla rivista AdistaAdista, 2015, nn. 29, 31, 33 della sezione , 2015, nn. 29, 31, 33 della sezione DocuDocu--
menti. menti. Rivista che in seguito ha ospitato e favorito un ampio dibattito Rivista che in seguito ha ospitato e favorito un ampio dibattito 
sul tema, rilanciando e sostenendo la teologia post-teista e accensul tema, rilanciando e sostenendo la teologia post-teista e accen--
tuando la consueta linea editoriale molto critica del cristianesimo tuando la consueta linea editoriale molto critica del cristianesimo 
cattolico cosiddetto «istituzionale», con i suoi dogmi, riti, norme eticattolico cosiddetto «istituzionale», con i suoi dogmi, riti, norme eti--
che e gerarchia, come spesso si ripete.che e gerarchia, come spesso si ripete.

88 Cf.  Cf. ZambaldiZambaldi, , Conversando con Baruch.Conversando con Baruch.
99 Cf. J.S.  Cf. J.S. SpongSpong, «Le 12 tesi. Appello a una nuova riforma», in , «Le 12 tesi. Appello a una nuova riforma», in 

Spong, Vigil, Lenaers, VigilSpong, Vigil, Lenaers, Vigil, , Oltre le religioniOltre le religioni, 69-120., 69-120.
1010  Molte le opere di Spong ormai tradotte in italiano. Cf. Molte le opere di Spong ormai tradotte in italiano. Cf. Un criUn cri--

stianesimo nuovo per un mondo nuovo. Perché muore la fede tradizionale stianesimo nuovo per un mondo nuovo. Perché muore la fede tradizionale 
e come ne nasce una nuova,e come ne nasce una nuova, a cura di F. Sudati, Massari, Bolsena (VT)  a cura di F. Sudati, Massari, Bolsena (VT) 
2010; 2010; La nascita di Gesù tra mito e ipotesi, La nascita di Gesù tra mito e ipotesi, a cura di F. Sudati, Massari, a cura di F. Sudati, Massari, 
Bolsena (VT) 2017; Bolsena (VT) 2017; Letteralismo biblico: eresia dei Gentili. Viaggio in un Letteralismo biblico: eresia dei Gentili. Viaggio in un 
cristianesimo nuovo per la porta del Vangelo di Matteo, cristianesimo nuovo per la porta del Vangelo di Matteo, a cura dia cura di  F. SuF. Su--
dati, Massari, Bolsena (VT) 2018; dati, Massari, Bolsena (VT) 2018; Perché il cristianesimo deve cambiare Perché il cristianesimo deve cambiare 
o morire. Riforma della fede e prassi della Chiesa, o morire. Riforma della fede e prassi della Chiesa, Il Pozzo di Giacobbe, Il Pozzo di Giacobbe, 
Trapani 2019; Trapani 2019; Incredibile. Perché il credo delle Chiese cristiane non conIncredibile. Perché il credo delle Chiese cristiane non con--



I l  R e g n o  -  a t t u a l i t à  1 0 / 2 0 2 4 331

È veramente auspicabile e prevedibile, per il futuro 
del cristianesimo, imboccare la strada della mistica uni-
tivo-fusionale, in cui l’io umano scompare come tale, 
invece di quella unitivo-relazionale in cui l’io sta di fron-
te a Dio come un tu in relazione libera e dialogica?

Sul progetto di demitizzazione
Teologicamente discutibile, nei post-teisti radicali, è 

il progetto di demitizzazione come eliminazione del mito 
che caratterizzerebbe tutti i racconti biblici che stanno 
alla base della dogmatica cristiana. Tale progetto demi-
tizzante, infatti, non fa i conti col progetto alternativo 
della interpretazione del mito, secondo la rivalutazione 
che se ne è avuta nella filosofia e teologia contempora-
nea. Secondo tale rivalutazione, il «mito» non va demi-
tizzato ma interpretato, per cogliere la verità umano-
religiosa che contiene.

I post-teisti radicali ritengono ancora il mito (come 
racconto religioso per simboli) una semplice costruzione 
umana finalizzata a dare senso a ciò di cui non si co- 
nosceva scientificamente la causa, come sosteneva 
nell’Ottocento Auguste Comte, fondatore del positivi-
smo. E non lo vedono come espressione o rivelazione39 

di verità trascendenti che possono essere espresse solo in 
termini simbolici, analogici, metaforici.40 Per cui riten-
gono che del «mito cristiano» si può, anzi si deve og- 
gi, nell’epoca del sapere scientifico, fare del tutto a me-
no; come pure, di conseguenza, si dovrebbe abbando-
nare tutta la dogmatica cristiana tradizionale che su di 
esso si fonda.

Sull’intento di mantenere solo l’essenza 
del cristianesimo
Problematico risulta anche il conseguente intento te-

ologico «ricostruttivo» di mantenere e valorizzare, del 
cristianesimo, solo l’essenza, da individuare nell’esperien-
za originale di Gesù fatta dai primi discepoli, così come 
raggiungibile scientificamente con l’odierno metodo 
storico-critico. In sintesi, si tratterebbe di un’esperienza 
di Dio come Amore assoluto cui conformarsi in vista di 
una compiuta umanizzazione.

Tutta la riflessione teologica successiva, quale già 
presente nel Nuovo Testamento e poi nell’elaborazione 
ecclesiale sancita dai concili ecumenici, sarebbe un sem-
plice rivestimento mitico, di creazione umana, di cui non 
solo si può ma ci si deve sbarazzare per rendere oggi cre-

vince più, vince più, a cura di F. a cura di F. SudatiSudati, Mimesis, Udine-Milano 2020, Mimesis, Udine-Milano 2020; I peccati ; I peccati 
della Bibbia, della Bibbia, a cura di P. a cura di P. CasciolaCasciola, Massari, Bolsena 2021., Massari, Bolsena 2021.

1111 Cit. in F.  Cit. in F. SudatiSudati, «Un credente in esilio», in , «Un credente in esilio», in Spong, Vigil, Spong, Vigil, 
Lenaers, VigilLenaers, Vigil, , Oltre le religioniOltre le religioni, 58., 58.

1212 Molte anche le opere di Lenaers ormai tradotte in italiano.  Molte anche le opere di Lenaers ormai tradotte in italiano. 
Cf. Cf. Il sogno di Nabucodonosor. Fine della chiesa cattolica medioevaIl sogno di Nabucodonosor. Fine della chiesa cattolica medioeva--
le,le, a cura di F. Sudati, Feltrinelli, Milano 2005;  a cura di F. Sudati, Feltrinelli, Milano 2005; Benché Dio non stia Benché Dio non stia 
nell’alto dei cieli. Un seguito a Il sogno di Nabucodonosor, nell’alto dei cieli. Un seguito a Il sogno di Nabucodonosor, a cura di a cura di 
F. Sudati, Massari, Bolsena (VT) 2012; F. Sudati, Massari, Bolsena (VT) 2012; Gesù di Nazaret. Uomo coGesù di Nazaret. Uomo co--
me noi?, me noi?, a cura di F. a cura di F. SudatiSudati, Gabrielli, San Pietro in Cariano (VR) , Gabrielli, San Pietro in Cariano (VR) 
2017; 2017; Cristiani nel XXI secolo? Una ri-lettura radicale del Credo, Cristiani nel XXI secolo? Una ri-lettura radicale del Credo, Il Il 
Pozzo di Giacobbe, Trapani 2018; Pozzo di Giacobbe, Trapani 2018; Atei per rispetto di Dio. Vivere la Atei per rispetto di Dio. Vivere la 
fede dopo le macerie della religione, fede dopo le macerie della religione, Il Pozzo di Giacobbe, Trapani Il Pozzo di Giacobbe, Trapani 
2023.2023.

1313 R.  R. LenaersLenaers, «Cristianesimo e modernità sono compatibili?», , «Cristianesimo e modernità sono compatibili?», 
in in Spong, Vigil, Lenaers, VigilSpong, Vigil, Lenaers, Vigil, , Oltre le religioni,Oltre le religioni, 135. 135.

1414  VigilVigil, «Ricentrando il ruolo futuro della religione», in , «Ricentrando il ruolo futuro della religione», in Spong, Spong, 
Vigil, Lenaers, VigilVigil, Lenaers, Vigil, , Oltre le religioni,Oltre le religioni, 188. 188.

1515 J.M.  J.M. VigilVigil, «Non si tratta più di credere. Attualizzare l’episte, «Non si tratta più di credere. Attualizzare l’episte--
mologia: la più grande sfida della religione», in mologia: la più grande sfida della religione», in Vigil, Molineaux, Vigil, Molineaux, 
Ress, Sudati, Villamayor, Fox,Ress, Sudati, Villamayor, Fox, Una spiritualità oltre il mito, Una spiritualità oltre il mito, 56.  56. 
In J.M. In J.M. VigilVigil,,  «Pasqua cosmica. Celebrazione del nuovo universo», «Pasqua cosmica. Celebrazione del nuovo universo», 
inin  Arregi, Boff, Gebara, Gonzalo, O’Murchu, VigilArregi, Boff, Gebara, Gonzalo, O’Murchu, Vigil, , Il Cosmo Il Cosmo 
come rivelazione,come rivelazione, alla nota 198, a proposito del senso del termine «sto alla nota 198, a proposito del senso del termine «sto--
ria» usato per la nuova storia sacra del Cosmo, si osserva che non si ria» usato per la nuova storia sacra del Cosmo, si osserva che non si 
tratta di storia nel senso forte del termine, di storia umana. Gli esseri tratta di storia nel senso forte del termine, di storia umana. Gli esseri 
umani vi sono inclusi (nel suo finale), ma non ne sono i protagonisti, umani vi sono inclusi (nel suo finale), ma non ne sono i protagonisti, 
né questa storia è veramente umana. Per la «nuova storia», si cita, fra né questa storia è veramente umana. Per la «nuova storia», si cita, fra 
gli altri, T. gli altri, T. BerryBerry, , The New StoryThe New Story, American Teilhard Association for , American Teilhard Association for 
The Future of Man, Anima Books, Chambersburg 1977 e anche T. The Future of Man, Anima Books, Chambersburg 1977 e anche T. 
BerryBerry, B. , B. SwimmeSwimme, , The Universe Story,The Universe Story, Bell Tower, New York 1999.  Bell Tower, New York 1999. 
Come esempio della diffusione tra i post-teisti di questa «nuova storia Come esempio della diffusione tra i post-teisti di questa «nuova storia 
sacra», cf. sacra», cf. MoriMori, , Per un cristianesimo senza religione,Per un cristianesimo senza religione, 128-142. 128-142.

1616  VigilVigil, «Pasqua cosmica», in , «Pasqua cosmica», in Arregi, Boff, Gebara, GonzaArregi, Boff, Gebara, Gonza--
lo, O’Murchu, Vigillo, O’Murchu, Vigil, , Il Cosmo come rivelazione,Il Cosmo come rivelazione, 202. 202.

1717 J.M.  J.M. VigilVigil, «Elogio della spiritualità oikocentrata», in , «Elogio della spiritualità oikocentrata», in ArAr--
regi, Boff, Gebara, Gonzalo, O’Murchu, Vigilregi, Boff, Gebara, Gonzalo, O’Murchu, Vigil, , Il Cosmo coIl Cosmo co--
me rivelazione,me rivelazione, 128. 128.

1818 J.  J. ArregiArregi, «Il credo dinanzi alla scienza. Appunti per una teo, «Il credo dinanzi alla scienza. Appunti per una teo--
logia credibile»,logia credibile»,  in in Arregi, Boff, Gebara, Gonzalo, O’Murchu, Arregi, Boff, Gebara, Gonzalo, O’Murchu, 
VigilVigil, , Il Cosmo come rivelazione,Il Cosmo come rivelazione, 65. 65.

1919 L.  L. BoffBoff, «Il Dio che sorge nel processo della cosmogenesi», in , «Il Dio che sorge nel processo della cosmogenesi», in 
Arregi, Boff, Gebara, Gonzalo, O’Murchu, VigilArregi, Boff, Gebara, Gonzalo, O’Murchu, Vigil, , Il Cosmo coIl Cosmo co--
me rivelazione,me rivelazione, 99-118. 99-118.

2020 Cf. in proposito G.  Cf. in proposito G. Ferretti,Ferretti,  Ontologia e teologia in Kant,Ontologia e teologia in Kant,  
Rosenberg & Sellier, Torino Rosenberg & Sellier, Torino 222023.2023.

2121 Per la ripresa di questa spiritualità ecologica, ampiamente pre Per la ripresa di questa spiritualità ecologica, ampiamente pre--
sente nel post-teismo o in simpatizzanti con esso, oltre al già citato sente nel post-teismo o in simpatizzanti con esso, oltre al già citato 
J.M. Vigil, con la sua «spiritualità ecocentrata», cf., ad esempio, B. J.M. Vigil, con la sua «spiritualità ecocentrata», cf., ad esempio, B. 
MoriMori, , Per un cristianesimo senza religione,Per un cristianesimo senza religione, 162-164, con rimando a  162-164, con rimando a 
L. Boff; e soprattutto alcune esponenti della teologia ecofemminista L. Boff; e soprattutto alcune esponenti della teologia ecofemminista 
come I. come I. GebaraGebara, «Un contributo dell’ecofemminismo teologico a , «Un contributo dell’ecofemminismo teologico a 
una migliore convivenza planetaria», in una migliore convivenza planetaria», in Arregi, Boff, Gebara, Arregi, Boff, Gebara, 
Gonzalo, O’Murchu, VigilGonzalo, O’Murchu, Vigil, , Il Cosmo come rivelazione,Il Cosmo come rivelazione, 137-162 e  137-162 e 
M.J. M.J. RessRess, «Il grido dell’ecofemminismo. Ricordiamoci chi siamo: , «Il grido dell’ecofemminismo. Ricordiamoci chi siamo: 
figlie e figli della Madre Terra», in figlie e figli della Madre Terra», in Arregi, Busso, Ress, VigilArregi, Busso, Ress, Vigil, , 
Quale Dio, quale cristianesimo,Quale Dio, quale cristianesimo, 93-109. 93-109.

2222 Sul legame tra fisica moderna e spiritualità mistica orienta Sul legame tra fisica moderna e spiritualità mistica orienta--
leggiante insistono, ad esempio, sia il già citato Arregi sia sopratleggiante insistono, ad esempio, sia il già citato Arregi sia soprat--
tutto D. tutto D. O’MurchuO’Murchu, «Orizzonti dello Spirito nel XXI secolo», in , «Orizzonti dello Spirito nel XXI secolo», in 
Arregi, Boff, Gebara, Gonzalo, O’Murchu, VigilArregi, Boff, Gebara, Gonzalo, O’Murchu, Vigil, , Il Cosmo Il Cosmo 
come rivelazione,come rivelazione, 163-191, che si richiama all’ormai classico F.  163-191, che si richiama all’ormai classico F. 
CapraCapra, , Il Tao della fisica, Il Tao della fisica, Adelphi, Milano 1982 (originale tedesco Adelphi, Milano 1982 (originale tedesco 
del 1975).del 1975).

2323 Un primo dibattito sul libro di  Un primo dibattito sul libro di GamberiniGamberini, , Deus duepuntozeDeus duepuntoze--
ro,ro, è apparso in  è apparso in Rassegna di teologiaRassegna di teologia 62(2022) 3 con un saggio di M.  62(2022) 3 con un saggio di M. 
Nardello e una risposta di Gamberini, nonché con la sintesi degli Nardello e una risposta di Gamberini, nonché con la sintesi degli 
interventi di F. Bottaro, R. Battocchio, A. Corallo, P. Beltrame e interventi di F. Bottaro, R. Battocchio, A. Corallo, P. Beltrame e 
dello stesso Gamberini, che sono stati pronunciati alla presentaziodello stesso Gamberini, che sono stati pronunciati alla presentazio--
ne del volume all’Auditorium del Gesù a Roma il 20 giugno 2022. ne del volume all’Auditorium del Gesù a Roma il 20 giugno 2022. 
Una sintesi delle tesi centrali dell’opera è stata data dall’autore anUna sintesi delle tesi centrali dell’opera è stata data dall’autore an--
che in P. che in P. GamberiniGamberini, «Monismo relativo. Comprensione panentei, «Monismo relativo. Comprensione panentei--
stica di Dio e concezione trinitaria», in stica di Dio e concezione trinitaria», in Filosofia e teologiaFilosofia e teologia 36(2022)  36(2022) 
3, 389-404, oltre che in altri saggi come 3, 389-404, oltre che in altri saggi come Id.Id., «Verso un’altra forma , «Verso un’altra forma 
di cristianesimo», in di cristianesimo», in Arregi, Busso, Ress, VigilArregi, Busso, Ress, Vigil, , Quale Dio, quale Quale Dio, quale 
cristianesimo,cristianesimo, 135-143.  135-143. 



I l  R e g n o  -  a t t u a l i t à  1 0 / 2 0 2 4 332

tu
di

o 
de

l m
es

e
S

dibile la fede cristiana e assicurarle così un futuro a servi-
zio dell’umanità.

Non si prende in considerazione che tale riflessione 
teologica possa essere stata, come sostiene la teologia 
contemporanea più avvertita, una comprensione progres-
siva della verità/mistero di Cristo, necessariamente 
espressa e comunicata nei termini della cultura del tem-
po. Ne risulta, nei post-teisti, uno stravolgimento della 
teologia cristiana che ha sempre inteso il Nuovo Testa-
mento e la tradizione ecclesiale successiva come punti 
di riferimento essenziali, pur sentendosi impegnata alla 
continua reinterpretazione dei suoi contenuti di verità 
nei termini (concetti, immagini, linguaggi…) propri 
della cultura in evoluzione.

Sulla poca avvertenza della portata 
analogica o simbolica 
del linguaggio teologico
Un ultimo importante punto che pone problemi è la 

poca avvertenza, nel discorso dei post-teisti, della porta-
ta sempre e solo analogica o simbolica del linguaggio teolo-
gico, dato che del mistero di Dio non possiamo parlare 
altrimenti. Avvertenza ben presente in tutta la tradizio-

ne teologica e mistica cristiana, per quanto riguarda sia 
il linguaggio biblico sia quello della successiva elabora-
zione teologica.

Se si dimentica tale portata, come pure la più recen-
te questione dei generi letterari in cui il linguaggio bibli-
co si esprime, si finisce inevitabilmente per ridurre il 
linguaggio biblico-teologico a puro e semplice «antro-
po-morfismo» (come ad esempio obiettano i post-teisti 
ai teisti quando parlano di Dio come persona) o addirit-
tura a «cosmo-morfismo» (come potrebbero fare i teisti 
quando i post-teisti parlano di Dio come energia o vuo-
to cosmico).

Il linguaggio teologico, cosciente del «mistero di 
Dio», non ha né può avere la pretesa di definire il divi- 
no o di esaurirlo nelle proprie formulazioni. Ma con 
l’uso di analogie, simboli, metafore, racconti miti- 
co-simbolici, intende rispondere alla rivelazione di Dio 
che si è sperimentata cercando di indicare la direzio- 
ne in cui guardare, e distogliendo da altre direzioni  
sbagliate.

Ad esempio indirizzando nella direzione dell’amore 
e non dell’odio, del perdono e non della vendetta, della 
libertà e conoscenza e non della necessità e della cecità 

2424 Cf., ad esempio, le citazioni di 1Cor 15,28 ( Cf., ad esempio, le citazioni di 1Cor 15,28 (GamberiniGamberini, , Deus Deus 
duepuntozero,duepuntozero, 24): «Dio è tutto in tutte le cose» (veramente il testo di 24): «Dio è tutto in tutte le cose» (veramente il testo di--
ce che lo sarà alla fine); di At 17,28, Paolo all’Areopago: «Dio è colui ce che lo sarà alla fine); di At 17,28, Paolo all’Areopago: «Dio è colui 
in cui viviamo e ci muoviamo e abbiamo il nostro essere» (come si in cui viviamo e ci muoviamo e abbiamo il nostro essere» (come si 
traduce traduce ivi,ivi, 48); di Gv 10,30: «Io e il Padre siamo una cosa sola» ecc. 48); di Gv 10,30: «Io e il Padre siamo una cosa sola» ecc.

2525 Per il panenteismo si fa riferimento soprattutto al teologo  Per il panenteismo si fa riferimento soprattutto al teologo K. K. 
MüllerMüller, di cui si cita, fra altri, il più recente, di cui si cita, fra altri, il più recente Gott jenseits von Gott.  Gott jenseits von Gott. 
Plädoyer für einen kritischen Panentheismus,Plädoyer für einen kritischen Panentheismus, Aschendorff, Münster  Aschendorff, Münster 
2021.2021.

2626  GamberiniGamberini, «Verso un’altra forma di cristianesimo», in , «Verso un’altra forma di cristianesimo», in ArreArre--
gi, Busso, Ress, Vigil,gi, Busso, Ress, Vigil,  Quale Dio, quale cristianesimo,Quale Dio, quale cristianesimo, 139. 139.

2727 La definizione tomista di Dio come « La definizione tomista di Dio come «ipsum esse per se subsiipsum esse per se subsi--
stensstens» è stata criticata perché riporterebbe a una visione univoca e » è stata criticata perché riporterebbe a una visione univoca e 
unitaria dell’essere, di matrice neoplatonica, già contestata da Ariunitaria dell’essere, di matrice neoplatonica, già contestata da Ari--
stotele, e che sarebbe incompatibile con l’idea della creazione di esstotele, e che sarebbe incompatibile con l’idea della creazione di es--
seri distinti da Dio (cf. la critica di E. Berti in proposito; ad esempio seri distinti da Dio (cf. la critica di E. Berti in proposito; ad esempio 
E. BertiE. Berti, «Aristotelismo e neoplatonismo nella dottrina tomista di , «Aristotelismo e neoplatonismo nella dottrina tomista di 
Dio come “Esse ipsum”», in Dio come “Esse ipsum”», in Id.Id., , Studi aristotelici,Studi aristotelici, Japadre, L’Aquila  Japadre, L’Aquila 
1975, e più volte in seguito). Ma giustamente, a mio avviso, Tom1975, e più volte in seguito). Ma giustamente, a mio avviso, Tom--
maso è stato difeso da tale critica perché ha ben chiara una concemaso è stato difeso da tale critica perché ha ben chiara una conce--
zione analogica dell’essere che gli permette di mantenere la distinzione analogica dell’essere che gli permette di mantenere la distin--
zione dell’essere di Dio da quello delle creature. Berti stesso avrebbe zione dell’essere di Dio da quello delle creature. Berti stesso avrebbe 
finito per ammetterlo, anche in riferimento alle considerazioni di finito per ammetterlo, anche in riferimento alle considerazioni di 
studiosi tomisti come S.L. studiosi tomisti come S.L. BrockBrock, «L’ipsum esse è platonismo?», in , «L’ipsum esse è platonismo?», in 
Id.Id. (a cura di),  (a cura di), Tommaso d’Aquino e l’oggetto della metafisica,Tommaso d’Aquino e l’oggetto della metafisica, Ar Ar--
mando, Roma 2004. Cf., in proposito, V. mando, Roma 2004. Cf., in proposito, V. PossentiPossenti, «Il dibattito , «Il dibattito 
sull’sull’autoauto  onon  (esse ipsum)(esse ipsum) e la terza navigazione», in F.  e la terza navigazione», in F. TotaroTotaro (a  (a 
cura di), cura di), Enrico Berti. Una preziosa eredità,Enrico Berti. Una preziosa eredità, fascicolo monografico di  fascicolo monografico di 
HumanitasHumanitas 78(2023) 1, 60-68, ove si riporta, tra l’altro, questa chia 78(2023) 1, 60-68, ove si riporta, tra l’altro, questa chia--
ra citazione dal ra citazione dal De potentiaDe potentia, q. 7, a. 2, ad 4m: , q. 7, a. 2, ad 4m: «Esse divinum, quod «Esse divinum, quod 
est eius substantia, non est esse commune, sed est esse distinctum a est eius substantia, non est esse commune, sed est esse distinctum a 
quolibet alio esse. Unde per ipsum suum esse Deus differt a quolibet quolibet alio esse. Unde per ipsum suum esse Deus differt a quolibet 
alio esse»alio esse». Quanto al fatto che le creature ineriscano all’essenza di . Quanto al fatto che le creature ineriscano all’essenza di 
Dio in quanto sono da sempre in Dio, Tommaso distingue bene due Dio in quanto sono da sempre in Dio, Tommaso distingue bene due 
modi di essere in Dio: in quanto le conserva nel loro proprio essere e modi di essere in Dio: in quanto le conserva nel loro proprio essere e 
in quanto Dio le conosce, ovvero come sue idee. Nel primo caso le in quanto Dio le conosce, ovvero come sue idee. Nel primo caso le 
creature sono distinte dal Creatore e non ineriscono alla sua essencreature sono distinte dal Creatore e non ineriscono alla sua essen--
za; nel secondo caso, in quanto nella potenza creatrice e nelle idee za; nel secondo caso, in quanto nella potenza creatrice e nelle idee 

divine, sono in Dio come la sua stessa essenza. Cf. divine, sono in Dio come la sua stessa essenza. Cf. De potentiaDe potentia, q. 3. , q. 3. 
a.16, ad 24m: a.16, ad 24m: «Ad vicesimumquartum dicendum, quod creatura dici«Ad vicesimumquartum dicendum, quod creatura dici--
tur esse in Deo dupliciter. Uno modo sicut in causa gubernante et contur esse in Deo dupliciter. Uno modo sicut in causa gubernante et con--
servante esse creaturae; et sic praesupponitur esse creaturae distinctum servante esse creaturae; et sic praesupponitur esse creaturae distinctum 
a creatore ad hoc quod creatura a Deo esse dicatur. Non enim intelligia creatore ad hoc quod creatura a Deo esse dicatur. Non enim intelligi--
tur creatura conservari in esse nisi secundum quod iam habet esse in tur creatura conservari in esse nisi secundum quod iam habet esse in 
propria natura, secundum quod esse creaturae a Deo distinguitur. propria natura, secundum quod esse creaturae a Deo distinguitur. 
Unde creatura hoc modo in Deo existens non est creatrix essentia. Alio Unde creatura hoc modo in Deo existens non est creatrix essentia. Alio 
modo dicitur creatura esse inmodo dicitur creatura esse in  Deo sicut in virtute causae agentis, vel Deo sicut in virtute causae agentis, vel 
sicut in cognoscente; et sic creatura in Deo est ipsa essentia divina, sisicut in cognoscente; et sic creatura in Deo est ipsa essentia divina, si--
cut dicitur Ioannis I, 3: quod factum est in ipso vita erat»cut dicitur Ioannis I, 3: quod factum est in ipso vita erat». Sulla stessa . Sulla stessa 
linea, in termini moderni, si esprime P. linea, in termini moderni, si esprime P. SequeriSequeri, , Il grembo di Dio,Il grembo di Dio,  
Città Nuova, Roma 2023, 58: «L’atto creatore non è altro dalla Città Nuova, Roma 2023, 58: «L’atto creatore non è altro dalla 
qualità creatrice di Dio, e tuttavia si distingue dalla sua “autosuffiqualità creatrice di Dio, e tuttavia si distingue dalla sua “autosuffi--
cienza”, proprio in quanto posizione di una “aggiunta” che non cienza”, proprio in quanto posizione di una “aggiunta” che non 
può essere pensata se non in rapporto alla effettiva esteriorità della può essere pensata se non in rapporto alla effettiva esteriorità della 
differenza mondana (pur non coincidendo neppure con essa)». differenza mondana (pur non coincidendo neppure con essa)». 
Quanto al concetto di «aggiunta», qui evocato, in nota si fa riferiQuanto al concetto di «aggiunta», qui evocato, in nota si fa riferi--
mento a E. mento a E. GuglielminettiGuglielminetti, , La commozione del bene. Una teoria La commozione del bene. Una teoria 
dell’aggiungere,dell’aggiungere, Jaca Book, Milano 2011. Jaca Book, Milano 2011.

2828 In proposito si può osservare che nella posizione teista classica,  In proposito si può osservare che nella posizione teista classica, 
come quella di Tommaso, certamente in Dio non c’è un prima e un come quella di Tommaso, certamente in Dio non c’è un prima e un 
poi. Ma ciò non significa che in Dio il suo agire sia necessario. Anche poi. Ma ciò non significa che in Dio il suo agire sia necessario. Anche 
un atto eterno può essere un atto libero. La decisione di creare è in un atto eterno può essere un atto libero. La decisione di creare è in 
Dio un atto libero eterno, ma i suoi effetti si manifestano nel tempo, Dio un atto libero eterno, ma i suoi effetti si manifestano nel tempo, 
come noi constatiamo. A meno di pensare, con Emanuele Severino, come noi constatiamo. A meno di pensare, con Emanuele Severino, 
che anche tutto l’evolversi del mondo sia un insieme di eterni. Con che anche tutto l’evolversi del mondo sia un insieme di eterni. Con 
precisione Tommaso afferma che anche se la creazione è precisione Tommaso afferma che anche se la creazione è ab aeternoab aeterno, , 
essa non è necessaria: cf., ad esempio, essa non è necessaria: cf., ad esempio, SThISThI, q. 19, a.3, ad 1m: «, q. 19, a.3, ad 1m: «Ad Ad 
primum ergo dicendum quod ex hoc quod Deus ab aeterno vult aliquid, primum ergo dicendum quod ex hoc quod Deus ab aeterno vult aliquid, 
non sequitur quod necesse est eum illud velle»non sequitur quod necesse est eum illud velle»..

2929 Facendo propria, per questo linguaggio, una citazione di  Facendo propria, per questo linguaggio, una citazione di LeLe--
naersnaers, , Cristiani nel XXI secolo?,Cristiani nel XXI secolo?, 50. 50.

3030 Su tale «disambiguazione» ha attirato molto bene l’attenzione  Su tale «disambiguazione» ha attirato molto bene l’attenzione 
P. P. SequeriSequeri, , Il Dio affidabile. Saggio di teologia fondamentale,Il Dio affidabile. Saggio di teologia fondamentale, Queri Queri--
niana, Brescia 1996.niana, Brescia 1996.

3131 Il termine «separato» presente nel lessico biblico (come  Il termine «separato» presente nel lessico biblico (come qadoshqadosh, , 
santo, e cioè separato da ogni altra realtà), se per un verso ne riconosanto, e cioè separato da ogni altra realtà), se per un verso ne ricono--



I l  R e g n o  -  a t t u a l i t à  1 0 / 2 0 2 4 333

ecc. Ben sapendo che tutti questi attributi Dio non li ha 
nei modi e limiti umani conosciuti, ma in modo emi-
nente, ineguagliabile e a noi incomprensibile. 

Così, ad esempio, nel caso emblematico della perso-
nalità di Dio, contestata dalla maggior parte dei post-
teisti al «teismo personalistico», va ricordato che il tei-
smo tradizionale, attribuendola a Dio in forma analogi-
ca, non riduceva Dio né a semplice ente tra gli enti, sia 
pur perfettissimo, né gli attribuiva la personalità con 
tutte le limitazioni e il modo di funzionamento dell’in-
telligenza e della libertà umane. Ma intendeva attribuir-
gli in modo analogico ed eminente la massima perfezio-
ne umana, quella che è alla radice della libertà e della 
relazione dialogica, possibile solo tra persone (tra un io 
e un tu, diceva Martin Buber) e non tra esseri imperso-
nali o tra persone e esseri impersonali (tra un io e un es, 
nella terminologia di Buber).

Ben ne era cosciente Tommaso d’Aquino, esponen-
te massimo del teismo classico personalista, risponden-
do alle obiezioni che anche allora si facevano all’attri-
buzione a Dio del «nome» di «persona»: «Respondeo 
dicendum quod persona significat id quod est perfectissi-
mum in tota natura. Unde, cum omne illud quod est per-

fectionis, Deo sit attribuendum, eo quod eius essentia con-
tinet in se omnem perfectionem; conveniens est ut hoc no-
mem persona de Deo dicatur. Non tamen eodem modo 
quod dicitur de creaturis, sed excellentiori modo; sicut et 
alia nomina quae, creaturis a nobis imposita, Deo attri-
buuntur» (STh I, q. 29, a. 3).

Siamo coscienti d’aver appena sfiorato la complessità 
dei problemi filosofici e teologici che il post-teismo coin-
volge, sia di metodo sia di contenuto. Abbiamo comun-
que tentato di individuarne i più rilevanti, con le riserve 
critiche che le posizioni post-teiste ci hanno suscitato.

Anche noi siamo convinti della necessità di un ripen-
samento o meglio di una reinterpretazione della fede cri-
stiana nell’attuale contesto moderno e postmoderno.

Ci pare però che la strada imboccata dai post-teisti, 
sia pure con le migliori intenzioni, rischi di stravolgere i 
nuclei portanti di quella verità cristiana che intendono 
rilanciare: trascendenza e personalità di Dio, creazione, 
rivelazione, incarnazione, redenzione, risurrezione, 
Trinità, escatologia… Anche per i limiti della imposta-
zione filosofico-teologica che abbiamo indicato. 

Giovanni Ferretti *

sce la insondabile alterità e trascendenza, per altro verso ne attesta la sce la insondabile alterità e trascendenza, per altro verso ne attesta la 
vicinanza amorevole, come propria di colui che si fa conoscere e rivicinanza amorevole, come propria di colui che si fa conoscere e ri--
conoscere nel suo concedersi all’altro-da-sé in una relazione libera e conoscere nel suo concedersi all’altro-da-sé in una relazione libera e 
gratuita, fedele e misericordiosa.gratuita, fedele e misericordiosa.

3232 Cf. E.  Cf. E. KantKant, , Critica della ragion pura,Critica della ragion pura, nella sezione della  nella sezione della DiaDia--
lettica trascendentalelettica trascendentale intitolata «Critica di ogni teologia fondata su  intitolata «Critica di ogni teologia fondata su 
principi speculativi della ragione» (trad. it. a cura di G. Colli, Einauprincipi speculativi della ragione» (trad. it. a cura di G. Colli, Einau--
di, Torino 1957, 649s). Ma anche, ad esempio, in di, Torino 1957, 649s). Ma anche, ad esempio, in Lezioni di filosofia Lezioni di filosofia 
della religione,della religione, trad. it. a cura di C. Esposito, Bibliopolis, Napoli  trad. it. a cura di C. Esposito, Bibliopolis, Napoli 
1988, 110-112).1988, 110-112).

3333 Cf. ancora Tommaso, che in  Cf. ancora Tommaso, che in SThSTh I, q. 8  I, q. 8 (De existentia dei in re(De existentia dei in re--
bus)bus) sostiene che Dio è in ogni cosa  sostiene che Dio è in ogni cosa «intimamente»«intimamente» (a. 1) ed è ovun (a. 1) ed è ovun--
que que «secundum se totum»«secundum se totum» (a. 4). Il che non significa che sia contenuto  (a. 4). Il che non significa che sia contenuto 
in esse come avviene tra i corpi. Le realtà spirituali, infatti, osserva in esse come avviene tra i corpi. Le realtà spirituali, infatti, osserva 
Tommaso, contengono ciò in cui sono, come l’anima il corpo. Per Tommaso, contengono ciò in cui sono, come l’anima il corpo. Per 
cui si può dire, per una certa analogia, che cui si può dire, per una certa analogia, che «Deus est in rebus sicut «Deus est in rebus sicut 
continens res»continens res» (a. 1, ad 2m). Ma ciò nulla ha a che fare con quel pa (a. 1, ad 2m). Ma ciò nulla ha a che fare con quel pa--
nenteismo per il quale il mondo è interno ed essenziale a Dio e di nenteismo per il quale il mondo è interno ed essenziale a Dio e di 
conseguenza Dio diviene nell’universo.conseguenza Dio diviene nell’universo.

3434 Tra i tanti esempi che si potrebbero addurre di questa costan Tra i tanti esempi che si potrebbero addurre di questa costan--
te tradizione teista cristiana di intima correlazione di trascendenza te tradizione teista cristiana di intima correlazione di trascendenza 
e immanenza che caratterizza Dio, mi limito a citare Paolo, «Un e immanenza che caratterizza Dio, mi limito a citare Paolo, «Un 
solo Dio e Padre di tutti, che è al di sopra di tutti, opera per mezzo solo Dio e Padre di tutti, che è al di sopra di tutti, opera per mezzo 
di tutti ed è presente in tutti» (Ef 4,6); Agostino, per il quale Dio è di tutti ed è presente in tutti» (Ef 4,6); Agostino, per il quale Dio è 
«intimior intimo meo et superior summo meo»«intimior intimo meo et superior summo meo» ( (ConfConf. 3, 6, 11); Pascal . 3, 6, 11); Pascal 
che dice: «La felicità non sta né dentro né fuori di noi; sta in Dio, sia che dice: «La felicità non sta né dentro né fuori di noi; sta in Dio, sia 
fuori che dentro di noi» (fuori che dentro di noi» (PensieriPensieri, Paoline, Cinisello Balsamo [MI] , Paoline, Cinisello Balsamo [MI] 
1987, n. 465).1987, n. 465).

3535 Cf. la «ritrattazione» di  Cf. la «ritrattazione» di Karl BarthKarl Barth nella celebre conferen nella celebre conferen--
za za L’umanità di DioL’umanità di Dio, del 1956, in cui si sostiene che la «divinità» di , del 1956, in cui si sostiene che la «divinità» di 
Dio, ovvero la sua assoluta trascendenza come Dio, ovvero la sua assoluta trascendenza come totaliter alitertotaliter aliter (total (total--
mente altrimenti), include la sua «umanità», ovvero la sua libertà, mente altrimenti), include la sua «umanità», ovvero la sua libertà, 
messa in atto, non solo di creare l’altro da sé, ma di assumere la messa in atto, non solo di creare l’altro da sé, ma di assumere la 
natura umana, di farsi partner dell’uomo in Gesù di Nazaret (cf. K. natura umana, di farsi partner dell’uomo in Gesù di Nazaret (cf. K. 
BarthBarth, , L’umanità di DioL’umanità di Dio, trad. it. a cura di S. , trad. it. a cura di S. MerloMerlo, Claudiana, , Claudiana, 
Torino Torino 222021). 2021). 

3636 Lo sostiene con particolare convinzione il teologo spagnolo  Lo sostiene con particolare convinzione il teologo spagnolo A. A. 
Torres QueirugaTorres Queiruga, ad esempio nell’opera , ad esempio nell’opera Oltre il cristianesimo preOltre il cristianesimo pre--

modernomoderno, Elledici, Leumann (TO) 2013 (originale spagnolo del , Elledici, Leumann (TO) 2013 (originale spagnolo del 
2000), senza mettere con ciò minimamente in questione la trascen2000), senza mettere con ciò minimamente in questione la trascen--
denza di Dio, la creazione per amore e quindi con libertà e l’originadenza di Dio, la creazione per amore e quindi con libertà e l’origina--
lità dell’incarnazione di Dio in Gesù di Nazaret.lità dell’incarnazione di Dio in Gesù di Nazaret.

3737 Molto ci sarebbe da discutere su come i post-teisti raccontano  Molto ci sarebbe da discutere su come i post-teisti raccontano 
la nascita del «teismo»la nascita del «teismo» in contrapposizione alla supposta religiosità  in contrapposizione alla supposta religiosità 
naturalistica e matriarcale precedente. Veramente il teismo sarebbe naturalistica e matriarcale precedente. Veramente il teismo sarebbe 
nato storicamente nel passaggio dal paleolitico nomade al neolitico nato storicamente nel passaggio dal paleolitico nomade al neolitico 
agrario sedentario? Veramente sarebbe stata determinante l’invasioagrario sedentario? Veramente sarebbe stata determinante l’invasio--
ne della civiltà Kurgan con i suoi dei maschi e guerrieri? E soprattutne della civiltà Kurgan con i suoi dei maschi e guerrieri? E soprattut--
to, dal punto di vista teoretico, per il fatto che il teismo sarebbe sorto a to, dal punto di vista teoretico, per il fatto che il teismo sarebbe sorto a 
un dato momento della storia umana, sarebbe per ciò stesso – come un dato momento della storia umana, sarebbe per ciò stesso – come 
essi deducono – pura invenzione umana? Non potrebbe essere, come essi deducono – pura invenzione umana? Non potrebbe essere, come 
pensano i teisti, il frutto di una maggiore intellezione e/o rivelazione pensano i teisti, il frutto di una maggiore intellezione e/o rivelazione 
della verità divina?della verità divina?

3838 Per un’approfondita analisi filosofico-teologica della categoria  Per un’approfondita analisi filosofico-teologica della categoria 
di «alleanza», elevata a principio metafisico in quanto relazione nella di «alleanza», elevata a principio metafisico in quanto relazione nella 
differenza e libertà, cfdifferenza e libertà, cf..  P. Capelle-DumontP. Capelle-Dumont, , Le principe alliance. Le principe alliance. 
Tome 1. Phénoménologie de l’alliance,Tome 1. Phénoménologie de l’alliance, Hermann, Paris 2021. Hermann, Paris 2021.

3939 Sul concetto di rivelazione, che da tempo la teologia cristiana  Sul concetto di rivelazione, che da tempo la teologia cristiana 
non intende come la comunicazione miracolosa di proposizioni da non intende come la comunicazione miracolosa di proposizioni da 
credere ciecamente – come i post-teisti in genere pensano per criticarcredere ciecamente – come i post-teisti in genere pensano per criticar--
lo –, ma come evento di apertura alla verità che proviene da Dio e che lo –, ma come evento di apertura alla verità che proviene da Dio e che 
l’uomo accoglie nella fede traducendolo nel proprio linguaggio analol’uomo accoglie nella fede traducendolo nel proprio linguaggio analo--
gico-simbolico, cf. i testi illuminanti di gico-simbolico, cf. i testi illuminanti di A. Torres QueirugaA. Torres Queiruga, , La riveLa rive--
lazione di Dio nella realizzazione dell’uomo,lazione di Dio nella realizzazione dell’uomo, Borla, Roma 1991 (che ne  Borla, Roma 1991 (che ne 
evidenzia il carattere di «maieutica storica») e di J.-L. evidenzia il carattere di «maieutica storica») e di J.-L. MarionMarion, , Da alDa al--
trove, la rivelazione. Contributo a una storia critica e a un concetto fenotrove, la rivelazione. Contributo a una storia critica e a un concetto feno--
menico di rivelazione,menico di rivelazione, Inschibboleth, Roma 2022 (che ne sottolinea la  Inschibboleth, Roma 2022 (che ne sottolinea la 
natura di fenomeno irriducibile al piano immanente della soggettività natura di fenomeno irriducibile al piano immanente della soggettività 
umana).umana).

4040 Sulla portata rivelativa del racconto mitico-simbolico, molto  Sulla portata rivelativa del racconto mitico-simbolico, molto 
penetranti le osservazioni di L. penetranti le osservazioni di L. PareysonPareyson, «Filosofia ed esperienza , «Filosofia ed esperienza 
religiosa», in religiosa», in Annuario filosoficoAnnuario filosofico 1(1985), 19-27; ora in  1(1985), 19-27; ora in Id.Id., , Ontologia Ontologia 
della libertàdella libertà, Einaudi, Einaudi,, Torino Torino  1995, 104-106.1995, 104-106.

* Questo studio di don Giovanni Ferretti verrà pubblicato anche * Questo studio di don Giovanni Ferretti verrà pubblicato anche 
sulla rivista quadrimestrale sulla rivista quadrimestrale Filosofia e teologiaFilosofia e teologia, sul terzo e ultimo nu, sul terzo e ultimo nu--
mero del 2024.mero del 2024.


